
 

 

  رشيد الخديري**  تأويليةّ المرآة في نقد طه حسين

 192 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

    

  

  

  

لُ المرآة محوراً أساسياً في كتاʪت عميد الأدب العربي، "إذ لا يكاد المرء يقرأ كتاʪ من كتب طه حسين  "تجديد ذكرى أبي ءً من ابتدا -تُشَكِّ
فلا مراء، أن نجد المرآة ماثلةً وحاضرةً  1دون أن يفرض عليه التشبيه نفسه". -)1967) وانتهاءً بكتابي "خواطر" و"كلمات" (1914العلاء (

لأدبيّ في اشتباكه افي السياق الكليّ لنشاطه الأدبي والنقدي، وهو حضورٌ يستقي أهميته من كون المرآة تلعب دوراً مهماً في الربط بين العمل 
مع اĐتمع والفرد والإنسان. يقول طه حسين في كتابه السير_ذاتيّ "أديب": "زعموا أن من أظهر خصائص الأديب حرصه على أن يصل بين 

ا الأد َّĔذه العلة التي يُسموđ تغدو المرآة  2".بنفسه وبين الناس. فهو لا يحس شيئاً إلا أذاعه ولا يشعر بشيءٍ إلا أعلنه.. ذلك لأنه مريض
إذن، علةً للمعلول وصورة للموضوع وصدى للصوت، ووسيلة من وسائل "تحديد طبيعة الأدب، من حيث هو ظاهرة اجتماعية، نشأت عن 

ʮ، تتجاور اوإذ تتحدَّد أهمية المرآة وفق هذا المنظور، فلأĔا صلةُ وصلٍ بين مجموعةٍ من المر  3علاقة حتمية بين فرد مبدع وجماعة تستجيب إليه"،
، اً فيما بينها، وتنسرب في سياقات مغايرةٍ ومختلفةٍ، ووجب التأكيد هنا، أن تكرار لفظة المرآة في كتاʪت طه حسين، حتى أضحى دالاً مهيمن

ذات في مكاشفاēا وفيوضاēا لينم عن نشاطيةٍ كتابيةٍ تتَّصلُ اتصالاً وثيقاً ʪلتجربة الإنسانية في كلياēا، خاصةً، فيما يتعلَّقُ بقران المرآة مع ا
روي إلا ي وإنصاēا لنبض الفرد واĐتمع والعالم. معنى ما سلف: أن "التفكير ظاهرة اجتماعية لا فردية، بمعنى أن الفرد لا يفكر ولا يقدِّر ولا

 يفُكر أو يقدر  ملحوظ حينمن حيث هو عضو من أعضاء الجماعة التي يعيش فيها، والتي يستحضرها في نفسه استحضاراً ملحوظاً أو غير
لذلك، قلتُ، إن هذه "الصيغة التكوينية" في فكر طه حسين، تنطوي على مجموعةٍ من الأنساق والدلالات والقيم مُتَّصِلَةً ودائبةً  4أو يروي"،

بـ"نظرية الانعكاس"، فهي  Ϧثير واضح بعضها في بعض، وهذه الدلالات تَـتَحَدَّدُ أساساً، انطلاقاً من تجاوب وتجاور وتطابق المراʮ الثلاثة، في
ي ذجوانب ثلاثة إذن، "ينطوي عليها العمل الأدبيّ. ويتشكَّل منها الأدب عند طه حسين. وأعني الجانب الاجتماعي الذي يتَّصلُ Đʪتمع ال

دبي مرآة لصاحبه، جعل من العمل الأيعيش فيه. فيجعل من العمل الأدبيّ مرآة للمجتمع، والجانب الفردي الذي يتَّصل ʪلأديب المبدع، في
ووجبتِ الإشارة هنا، إلى أنَّ العمل الأدبيّ يوجد في قلب  5والجانب الإنساني الذي يتجاوز الفرد واĐتمع، فيجعل من الأدب مرآة للإنسانية،

سين، هي شاطية النقد الأدبيّ عند طه حهذا الثالوث، ʪعتباره المحور الأساسي في هذه العلاقة، وما نتقصَّدُه من هذه العلامات، هو أن ن
 نشاطية تجاور واتَّصالٍ وتطابق بين عددٍ من الأقانيم، نحصرها فيما يلي:

 . المرآة واĐتمع: 1

في هما دتنهض المداخل القرائية لسوسيولوجيا الأدب على مطافات فهم العلاقة الملتبسة بين الأدب واĐتمع والفرد وتحليلها، وكيف يُـؤَثرُِّ أح
لافتٍ  الآخر؟ لقد بدا ʪلملموس منذ ظهور التحليل السوسيولوجي في صورته الأولى، ونقصد به التَّصور الاختزاليّ التبيسطيّ الذي بَـرَزَ بشكلٍ 

اĐتمع قائمة و  مع الباحث الفرنسيّ هيبولت تين، ويُشير إلى الانعكاس الآليّ التناظريّ بين الظاهرة الأدبية والواقع، فهذه "العلاقة بين الأدب
 لʪلفعل وʪلقوة، فالأدب لا يكون أدʪ إلا في ظل شروط اجتماعية محددة، ذلك أن الأديب المنتج للعمل الأدبي، هو في البدء والختام فاع

تضن هذه يح اجتماعي قادم من مجتمع معين. والمتلقي المفترض لهذ المنتوج الأدبي/ الاجتماعي هو فاعل اجتماعي آخر، والنسق العام الذي
نفهم من هنا، أن الإنتاج الأدبيّ مشتبك ومتشابك مع اĐتمع، ولا يمُكن أن نتصوَّرَ أدʪً  6.مع بفعالياته وأنساقه الأخرى"العملية يظل هو اĐت

ما أن الأديب/ ك  7خارج حواضن اĐتمع من منظور الدرس السوسيولوجي، "فكلُّ نص أدبي ليس سوى تجربة اجتماعية عبر واقع ومتخيَّل"،
المبدع "هو كائن اجتماعي منغرس في طبقته الاجتماعية يحمل طابعها وينطق على لساĔا، لذلك اعتبروه صورة "لإيديولوجية مؤلفه"، ولقيم 

هر اجتماعية ا، وقد أكدَّ عصفور في دراسته أن طه حسين، يعتبر "الظواهر الثقافية_ ومنها الأدب_ ظو 8الطبقة الاجتماعية التي ينتمي إليها."

  Ϧويليّة المرآة في نقد طه حسين
  د. رشيد الخديري 

  المغرب



 

 

  رشيد الخديري**  تأويليةّ المرآة في نقد طه حسين

 193 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

. وتَـتَّصِلُ هذه الحتمية الاجتماعية في نظر عصفور، 9أساساً. ذلك لأن الطبيعة للإنسان ترد كل أشكال الثقافة التي ينُتجها إلى عصره وبيئته"
ناخ الفكري السائد، ، الممن خلال مجموعةٍ من العلاقات التي يقُيمها اĐتمع مع الواقع الاجتماعي، البيئة، الإنتاج، النُّظم السياسية، العصر

عَقَّدَة والاستجابة لها، 
ُ
قد ظهر هذا النزوع و البيت الأسريّ، الوضع الطبقيّ العام، فهي كلها مُنفردةٌ أو مجُتمعةٌ تُسْهِمُ في تفعيل هذه العلاقة الم
ا Ϧخذُ đذا الصّدد:"إن الحياة انحو (الحتمية الاجتماعية) عند طه حسين في تجربته الكتابيّة: "تجديد ذكرى أبي العلاء"، يقول  لاجتماعية إنمَّ

 ًʪذلك رأي نراه أشكالهاِ المختلفة، وتنزل منازلها المتباينة، بتأثير العللِ  والأسباب، الَّتي لا يملكها الإنسان، ولا يستطيع لها دفعا ولا اكتسا ،
ا نقول هنا: إن هذا الرأي سيلزمنا   ϩلفها أن نسلك في البحث عن حياة أبي العلاء طريقاً خاصة، ربما لموسنثبته في موضعه من الكتاب. وإنمَّ

ا نعتقد أن الحوادث أثر لطائفة من المؤثرات، وعلى هذا لا نستبيح لأن سنا أن فالمؤرخون؛ ذلك أʭَّ لا نعتقد انفراد الأشخاص ʪلحوادث، وإنمَّ
ا كلُّ أثرٍ ماديّ أو  نُضيف أثرا من الآʬر إلى شخص من الأشخاص، مهما ارتفعت منزلته وعلت مكانته، ومهما عظم أثره وجل خطره، وإنمَّ

هي جماعة و معنويّ ظاهرة اجتماعية أو كونيّة ينبغي أن ترُدَّ إلى أصولها وتعُاد إلى مصادرها، وأن تُستـَقَى من ينابيعها وتُستخرج من مناجمها؛ 
ا تلك فتنةٌ أحدثها عصره، واندفع الم العلل التي أشرʭ إليها آنفاً. فليس المأمون وحده هو الذي أمون بحكم ابتدع فتنة القول بخلق القرآن، وإنمَّ

ا الحادثة التاريخية والقصيدة ا شعريَّة لالمؤثرات المختلفة إلى أن يكون مظهرها، كما اندفع خلفاؤه من بعده إلى ذلك بحكم هذه المؤثرات. إنمَّ
ضوع قُهَا الكاتب الأديب، كل أولئك نسيجِ من العلل الاجتماعية والكونية، يخضع للبحث والتحليل، خوالخطبة يجُيدها الخطيب، والرسالة يُـنَمِّ 

. ومن هذا المنظور، يرى طه حسين، أن الأدب تَصَوُّرُ الجماعة قبل أن يكون تصوُّرَ الفرد، ويَـتَمَثَّلُ في كتاʪته بجملةٍ 10المادة لعمل الكيمياء"
شعراء، فلاسفة، مفكِّرون، وخلفاء، ورجال دين. فأبو نواس مثلاً ما هو إلا مرآة لعصره وبيئته، وصورة من صور زمنه، من رموز الثقافة العربية، 

 وقِسْ على ذلك بقيَّة الشعراء، فليس أصدق من الشعر العربي في تصوير حياة الأمة وترجمة قضاʮها وأفكارها وطرق عيشها الذي هو مرآēا
 رى عصراً واحداً يجَمعُ بين صورتين متناقضتين اثنتين كالقرن الثاني الهجري مثلاً، "فلم يكن العصر كما هو مشهور عنهالصادقة، بل يمُكن أن ن

عصر مجون وخلاعة فحسب، وإنما كان اĐون والخلاعة وجها من وجوه الحياة التي اتَّسعت فشملت إلى جانب اĐون والزندقة، الزهد وهو 
فطري إلى الزهادة  كاتجاه مجرد ميل–كان سبباً في خلق الوجه الآخر للحياة، في هذا القرن حتى (إن الزهد) لم يكن   نقيض الوجه السابق الذي

. وما يقُال عن أبي نواس وغيره من الشعراء، يقُال عن الشعر العربي برمّته، وفي مختلف تحولاته وانعطافاته، بدءاً من الشعر الجاهلي 11وتقوى الله"
اه (الجبر التاريخي)، وهوانتهاءً بفضا  ء الشعرية العربية المتراحبة في الفضاء والزمان، ونلاُحظ أن طه حسين في هذه المرآة الأولى، ينحو في اتجِّ

د متأثرِّاً لعميامنحى يعُطي للتاريخ أهميَّة ʪلغة لعوامل التنشئة الاجتماعية في ربطِ الصلة بين الأثر الأدبي والعصر الذي أنَْـتَجَهُ، وهنا، يبدو 
تَأَسَّسَ نقد ي ـَبمقولات هيبولت تين، في هذا اĐال، في إشارةٍ إلى سمة التناظر الذي يسعى العمل الأدبيّ إلى تَشَيِيدها مع الواقع، فلا غرابة، أن 

ته النقدية، وفي ذلك، "محُاولة دَّ طه حسين في هذه المرحلة، وفي المرحلة التي تليها، خصوصاً أن سفره إلى فرنسا، كان له ʪلغ الأثر في تطوُّر ع
 لتوفيق آخر بين هذه المعطيات (المحدثة) ومعطيات التراث النقدي العربي الذي كان طه حسين يعرفه. وكل محُاولة للتوفيق تقوم على تعديل

. 12ها من التجاوب في بناء جديد"كنللأصول الأساسية التي يتم التوفيق بينها. والتعديل يعني تكييف الأصول المتعارضة والمتضادة، على نحو يم
Đتمع اونعتقد أن ثمة علاقة انعكاسية بين الأدب واĐتمع، على نحوٍ يجعل الأدب نفسه مرآة للفرد واĐتمع، ذلك أن الفرد جزء من اĐتمع، و 

الطرفين يَـتَحَقَّقُ  اقب والزمنية، حيث إن وجوديَـتَكَوَّنُ من أفراد، يؤثرِّون فيه، وهي علاقة تنطوي على نوعٍ من الآنية، وليس على مبدأ التع
 انطلاقاً من وجودهما معاً في نفس الوقت، في كينونةٍ واحدةٍ مشتركةٍ، لا تقبل التجزيء ولا تكتمل إلا عن طريق التجاور والتجميع.  

فهم وتحليل العلاقة  التاريخي)، في محاولة إن جابر عصفور ينطلق في دراسته لنقد طه حسين من خلال مبدأي: (الحتمية الاجتماعية) و(الجبر
ة ثمبين الأدب واĐتمع، فـ"ليس الأدب ممارسة فردية خالصة متحررة من الاجتماعي، أو ممارسة غير واعية بلا خلفيات ʬوية وراء انكتاđا، 

ة، وتنتجها على هذا الشكل ع الواقعة الأدبيعوامل متداخلة تنفتح على النفسي العميق والثقافي والتربوي والسوسيولوجي أيضا، هي التي تصن
 ،أو ذاك. ليس الأديب في النهاية إلا لسان حال نفسه ومجتمعه، وإن كان الكثيرون من الأدʪء يتبرمون من حمل هذه الصفة أو الاعتراف đا

. هكذا لا يَـتَأتََّى 13ات"اءة الأفراد والجماعفإن العلوم الاجتماعية تفضح وتكشف هذه الصفة معتبرة المنتوج الأدبي وثيقة علمية تساعد في قر 
لأدب أن تكون مجُديةً إلا عن طريق (التفسيرات العليّة)، وهي كل تفسير يكون بمقدوره إعادة ا -بحسب عصفور -للعلاقة بين الأدب واĐتمع 



 

 

  رشيد الخديري**  تأويليةّ المرآة في نقد طه حسين

 194 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

تـَعَلَّقُ بمسألة الالتزام ديب) واĐتمع، خصوصاً فيما ي ـَإلى أصوله ومصادره، وهذا التَّصور يفُضي بنا إلى ضرورة نسج علاقة متوازنة بين الفرد (الأ
 بقضاʮ هذا اĐتمع، والتفكير به والتَّحدّت ʪسمه بضمير يكشف عن حركيته وأفكاره ومواقفه. 

 . المرآة والأديب (الفرد): 2

لّى خصوصية هذه العلاقة الذي مَيَّـزَ المراʮ الثلاث، تتجϦتي هذه الاستجابة الثانية من استجاʪت طه حسين المرآوية، في ظلِّ المبدأ التَّجاوريّ 
لتعبير ا(المرآة والأديب)، في استكشاف الرغبات والنوازع والإحباطات التي يعكسها إبداع الفنان أو الأديب، فهذه العلاقة منظور إليها "كآلية 

نا جابر عصفور إلى ضرورة التمييز بين المؤرخ والأديب، فكلاهما . ويشير ه14عن هذه الهموم في وسائل فنية عديدة تحقق التأثير في المتلقي"
ه، وعلى نيلعبان الدّور نفسه، لكنهما يختلفان في طريقة نقل الوقائع والأخبار، فالمؤرخ "يعُيد ترتيب الوقائع لإبراز صورة العصر الذي يتحدث ع

هذه الذاتية  عن المؤرخ، لأن عنصر الذاتية هو العنصر الغالب على عمله. إننحو يظُهر فهمه للتاريخ ولحركة وقائعه. ولكن الأديب يظل مختلفاً 
 . 15هي التي تبرز الخاصية لعمل الأديب، ذلك لأن الخيال إلا يتحرك إل تحت وقدة انفعال ʪلأشياء أو الأحداث"

بؤرٌ للتصوير والوقائع، من حيث هي مُثيرات و إن الأمر هنا يتعلق بوجدان الأديب، وقدرته على التمييز بين جملةٍ من المعارف والمعطيات 
لانتقاء اوالتمثيل، بيد أن الأديب حين يَـتـَوَجَّهُ إلى قطاعٍ من اĐتمع أو فرد منه، فإن مرد ذلك إلى الوقع النفسي الذي ينتهي ʪلأديب نحو 

) معينة تتحدد soulردية الخاصة. إن إعادة نفس (والاختيار، غير أنه "ليس بوسعنا أن نتمثل تماماً شخصية فردية تختلف عن شخصياتنا الف
، فالمعرفة تَـتَحَقّقُ من هذه الزاوية من القدرة على 16دوما ʪلتشابه معها، على الرغم من أن ذلك لا يعتبر الشرط الوحيد للمعرفة النفسية"
 -في هذا السياق -قُلْ تتصل وثيقاً ʪلجماعة، أو لنِ ـَ التصوير الوجداني للمجتمع. وهذه هي وظيفة مرآة الفرد، فهي تتَصفُ ʪلذاتية، عير أĔا

إĔا مرآة "تعكس اĐتمع ولكن من خلال الأديب. والعمل الأدبي صورة ذاتية للمجتمع، تعكسه من منظور ذاتي لفرد متميز، يتأثر أكثر من 
من الأمثلة التي تعكس علاقة الأديب Đʪتمع،  . وقد طرح طه حسين في هذا الصدد، جملةً 17غيره بكل ما يقع في الحياة الواقعة للمجتمع"

ر، و ومدى اختلاف وبراعة الأدʪء في تصوير وتمثيل مجتمعاēم، على نحوٍ نلمسُ هذه الفوارق في تصوير الحياة العامة والخاصة، من هذا المنظ
داع. لذلك ة كل مؤلف على الخلق والإبفالأدب "يقوم في جزء منه على خصائص جمالية وقيم فنية تتفاوت من نص إلى آخر، بحسب قدر 

فإن استكشاف الصفات الفردية التي يختص đا كل مؤلف عن غيره يستدعي من الدارس الاعتماد على حدسه الخاص والتسلح بذوق 
لمؤلفين. ا . ويقودʭ هذا القول مباشرة إلى مقولات جوستاف لانسون وسانت بوف اللذين عَمِلا على إعمال الذوق في الحكم على18مدرب"

Đال. اوالظاهر، أن طه حسين، وقع تحت Ϧثير المدرسة الفرنسية ذات التوجه التاريخي في تقييم الأعمال الأدبية واستثارة ذوق الجمهور في هذا 
فارقةٍ وتناقضٍ، ونخرج من م ويعني هذا، أن ثمة تحول في زاوية نظر المرآة، بين الخارج والداخل، بين اĐتمع والفرد، وما يمُثَِلُّه هذا التحول من

تَكَوِّمَة في 
ُ
 اخل كل فرد.     دبوتقة الانعكاس الآلي للواقع الاجتماعي، إلى نظرية التعبير بما تنطوي عليه من إعمال للعواطف والمؤثرات الخفيّة الم

 . مرآة الإنسانيّة: 3

رآة الأديب ستا على مبدأ العلة والمعلول، إذ "هذه العليّة تجعلُ من محَرِصَ عصفور على الربط بين مرآة اĐتمع ومرآة الأديب، لكوĔما Ϧسَّ 
، فالمحاكاة بمفهومها الواسع هنا، هي أساس التَّجاور بين المرآتين، أو لنقلْ بداءةً، حالة من التوازي بين المحاكاة في 19وجهاً آخر لمرآة اĐتمع"

 عبير صادق وحيّ لمرآة الأديب من حيث، هي مرآة للمجتمع في الآن نفسه. فمن جميعصورēا الاجتماعية ووضعها الفردي، وكأن المرآة هي ت
لبناء، اهذه الصور المتعارضة للمرآة، يصوغ طه حسين مراʮه النقدية، وهي لا تخرج دائرة الانعكاسات الثلاث، فثمة قران بينها يُسهم في عملية 

. ويظهر 20في جانب ʬنٍ، ومرآة للإنسانية أو تمثيلاً لقيمها المشتركة في جانبٍ ʬلث""فيصبح الأدب مرآة للمجتمع في جانب، ومرآة لصاحبه 
ثمة  نأن المرآة هي العنصر الفاعل في الخطاب النقدي عند طه حسين، وهي أيضاً، من يعُطي لهذا النقد هذه الدينامية، وهذه التّطورية، فرغم أ

ناك تجاوراً ومنحى تطورʫ ًʮّريخياً لهذه الدراسات. ونعتقد أن البعد التاريخي حاضر بشكل استقلالية كل مرآة عن المراʮ الأخرى، إلا أن ه
وهر جمُكثَّف في هذه المنظومة. إن الأدب يَـتـَوَجَّهُ إلى الإنسان، بل إن الإنسان يقعُ في صلبِ الآداب الكونية، "وإذا صح أن الإنسان هو 



 

 

  رشيد الخديري**  تأويليةّ المرآة في نقد طه حسين

 195 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 ح أيضا أنه ديمومة متغيرة ونفس متفردة ليست تنازعها في أمر فرديتها نفس أخرى. وبسببفإن الصحي -وهذا لا ريب صحيح -هذه الحياة 
ن و من هذه الفردية رأينا العلم يعجز عن اكتناه حقيقتها على وجه من الدقة واليقين، وهي، في الحق في هذا التغير المستمر، أشبه đذا الك

 شاعر القديم لامس مثل هذا حين راح يسائل الإنسان ʪلقول:الرحيب الذي يتسع ويتغير في كل لحظة وآن. ولعل ال

 21وفيك انطوى العالم الأكبر"                          أتحسب أنك جرم صغير

طيها، ومع محيمُكننا القول، إن الإبداع ϵمكانه أن يضيءَ جوانب مركزية في الإنسان، بل يمُكن أن يَـتَّجِهَ ʪلعمليّة الإبداعية نحو التفاعل مع 
اتجاه  ةالوقائع والمثيرات الذاتية، في Ϧكيد صيروريّ على أن "الإنسان ما يزال المحور الذي يدور حوله اهتمام الإنسان، فتتأكد مرة جديدة صح

 .22ي خلاصة لدراسة الكون"ه الفلسفة اليوʭنية ʪلتركيز على القول: "إن الإنسان "عالم صغير". وفي الواقع كلما تقدَّم العلم رأينا دراسة الإنسان
ه نّ إن هذا الميل نحو الإنسان، هو ما يجعل الأدب أكثر ثراءا وأرحب قدرة على ربط الإنسان Đʪتمع، وبحركة التاريخ في الآن نفسه، كما أ

قُ الرؤية حول رحاʪت العالم والوجود والحياة، ويترُجم المشاعر التي تستعرُ في النفس البشرية.   يُـعَمِّ

 

  

    

 



 

 

  رشيد الخديري**  تأويليةّ المرآة في نقد طه حسين

 196 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 .الهوامش:                                          

 .22، ص: 1983دراسة في نقد طه حسين، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د ط،  جابر عصفور: المراʮ المتجاورة،  1
 . 7، د. ت، ص: 7حسين طه: أديب، دار المعارف، القاهرة، ط  2
 المرجع نفسه، نفس الصفحة. 3
 .7فة، د ت، القاهرة، ص: حسين طه: ضمن مقال: "مع أدʪئنا المعاصرين" فصول في الأدب والنقد، منشورات مؤسسة هنداوي للتعليم والثقا 4
 .48 -47المراʮ المتجاورة: ص:  5
 .9العطري عبد الرحيم: سوسيولوجيا الأدب، من النص إلى اĐتمع، مرجع سابق، ص:  6
 .125، ص: 1984، 1علوش سعيد: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، مطبوعات المكتبة الجامعية، الدار البيضاء، ط  7
 . 5، ص: Ϧ2 ،1993ريخ الأدب، مفاهيم ومناهج، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط الواد حسين: في  8
 .69المراʮ المتجاورة، ص:  9

 .20حسين طه: تجديد ذكرى أبي العلاء، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، د ت ط، ص:  10
 .27، د ت ط، ص: 1998في المضمون والشكل، دار المعرفة الجامعية،  عشماوي أيمن محمد زكي: خمرʮت أبي نواس، دراسة تحليلية 11
 .49المراʮ المتجاورة، ص:  12
 .19العطري عبد الرحيم: سوسيولوجيا الأدب، من النص إلى اĐتمع، مرجع سابق، ص:  13
 .218البنداري حسن: مراʮ التجلي، رؤى نقدية كاشفة، مكتبة الأنجلو أمريكية، ص:  14
15  ʮ139المتجاورة: ص: المرا. 
 .86زيمل جورج: الفرد واĐتمع، المشكلات الأساسية للسوسيولوجيا، مرجع سابق، ص:  16
 .143المراʮ المتجاورة: ص:  17
 .39-83، ص: 2014، 1مساعدي محمد: ʫريخ تلقي الشعر العربي القديم، نماذج من تلقي شعر أبي نواس، الناʮ للدراسات والنشر والتوزيع، دمشق، ط  18
 .213المراʮ المتجاورة، ص:  19
 .55المصدر نفسه، ، ص:  20
. (مع الإشارة 14، ص: 2005، 1ويس أحمد محمد: الانزʮح من منظور الدراسات الأسلوبية، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط  21

 إلى أنه لم يتم الاهتداء إلى النسبة الصحيحة للبيت).
 .5، ص: 1999، 3بيت روبير: سوسيولوجيا الأدب، تعريب: آمال أنطوان عرموني، عويدات للنشر والطباعة، بيروت، ط اسكار  22

 


