
 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 19 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

    

  

  

  

  ملخص:

يهدف هذا البحث إلى إبراز المكانة المحورية للعلم في القصص القرآني، من خلال تحليل مقاصدي وقرائي يتناول منهج القرآن في عرض قصة 
موسى والخضر عليهما السلام بوصفها نموذجًا رفيعًا لطلب العلم وآدابه. ويكشف البحث كيف أسس القرآن لقيمة معرفية سامقة دفعت 

ه السلام، بفضل العزيمة والإرادة، إلى السعي الحثيث وراء المعرفة. كما يسلّط الضوء على جملة من المهارات المنهجية المؤطرة ϥخلاق موسى علي
 .العلاقة بين المعلّم والمتعلّم، والتي يقدمها العبد الصالح نموذجًا في سمات المربي الكامل وضوابط طلب العلم وأدب التعلّم

م ن المنهج القرآني يؤسّس لرؤية تربوية متكاملة تجعل من طلب العلم فعلاً تعبّدʮً راشدًا يقوم على الصبر، والتواضع، والتسليويوضح البحث أ
ني فبحكمة الله في تعليم عباده، بما يجعل قصة موسى والخضر مثالاً بديعًا في منهج التلقي وشروط الانتفاع ʪلعلم. كما يتناول الأسلوب ال

  .قرآني في بناء شخصية المتعلم نفسيًا وتربوʮً، بما يرسّخ قواعد التعلم الرشيد ومقاصده العلياللقصص ال

  

Summary: 

 This study aims to highlight the central role of knowledge in Qur’anic narratives 
through a maqāṣid-oriented and exegetical analysis of the story of Moses and al-Khiḍr, 
presented as a distinguished model of seeking knowledge and its proper etiquette. The 
research demonstrates how the Qur’an establishes an elevated epistemic value that 
motivated Moses—through determination and resolve—to pursue knowledge with 
dedication. It also sheds light on a set of methodological skills framed by the ethics 
governing the teacher–learner relationship, embodied by the righteous servant as an 
exemplar of the ideal educator and the principles of disciplined learning. 

The study further shows that the Qur’anic approach offersan integrated educational 
vision in which the pursuit of knowledge becomes an act of worship grounded in 
patience, humility, and trust in God’s wisdom. Thus, the story of Moses and al-Khiḍr 
serves as a refined Qur’anic paradigm for learning etiquette, modes of receiving 
knowledge, and conditions for benefiting from it  

  

  

  والعبد الصالح:  صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 
  تربوية في بناء المتعلم وإرشاد المعلّم مقاربة

  بوبكر الكركري 
  عضو مركز مناهل للدراسات والأبحاث وإحياء التراث 

  المغرب



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 20 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  مقدمة:

ن اتعُدّ قصة موسى مع العبد الصالح من أبرز النماذج القرآنية التي قدّمت تصوراً متكاملاً عن قيمة العلم ومنهج تحصيله، إذ جمعت بين بي
ا رً العلم، الطلب، وأدب المتعلم، وخصائص المعلم، وصولاً إلى البناء النفسي والمعرفي لطالب العلم مقاصد. ويمثل هذا النموذج القرآني إطا مكانة

  تربوʮً راسخًا يُستفاد منه في رسم منهجية تعليمية رفيعة المستوى، تجمع بين الجانب المعرفي والسلوكي والنفسي

في السؤال الرئيس: كيف تسهم قصة سيدʭ موسى والخضر عليهما السلام بيان قيمة العلم، والهمة في الطلب، البحث إشكالية وتتمثل 
   والضوابط المنهجية التي جسدēا القصة، وما هي القيم التربوية والأخلاقية التي تتغياها؟ وماهي المهارات 

لمسلم ʪلوحي إلى ربط الإنسان ا يهدفساس بناء الإنسان والعمران، وكما البحث لمدى ارتباطه بقيمة العلم النبيلة،  فهو أ أهميةوتكمن 
القرآني، الذي يعتبر المصدر الأول، وʪلخصوص القصص التي تحمل مجموعة من الأحداث التي ترسم للإنسان المنهج الصحيح في طلب العلم، 

 انطلاقا من الإرادة، والهمة، والتخلي عن العجب، والتأدب في الطلب. 

البحث ʪلمنهج الوصفي التحليلي، وذلك بوصف أحداث  القصة القرآنية وتحليلها، والكشف عن أسرارها، ʪلاعتماد  إشكاليةسأعالج و 
  والأخلاقي. على أقوال المفسرين، ومصادر الفكر التربوي الإسلامي، من خلال البعد النفسي والقيمي

هما ديث عن الأسس التربوية لقيمة العلم في قصة سيدʭ موسى والخضر عليخصص للح المبحث الأولالبحث على مبحثين،  خطةوتقوم 
خصص للحديث عن الآداب والمهارات المنهجية في طلب العلم والبناء النفسي للمتعلم، لأختم البحث بمجموعة من  والمبحث الثانيالسلام. 
 التوصيات.مجموعة من التي تخدم مصلحة طالب العلم خاصة والإنسان عموما، مع اقتراحة  النتائج

  المبحث الأول: الأسس التربوية لقيمة العلم في قصة موسى مع العبد الصالح

لبشر، رغم ما ا إن المتدبر في آʮت الله تعالى يظهر له تفرد وتميز المنهج القرآني بمفاهيم تربوية غائبة في المناهج والنظرʮت التربوية التي صنعها
بية وأهدافها حققت من نتائج، وتلك المفاهيم القرآنية تستهدف صناعة إنسان صالح للدارين، ويعد القرآن الكريم بمنهاجه الموجه الأساسي للتر 

 توميادينها ومناهجها وأساليبها ووسائلها، في إعداد الإنسان فكرʮ وروحيا ونفسيا ووظيفيا، مراعياً في ذلك استعداداته وقدراته، وحاجا
 اĐتمع الذي يعيش فيه. 

 المطلب الأول: قيمة العلم ومكانته في التوجيه القرآني

في طلب المزيد من العلم،  –وهو نبي من أولي العزم  –رفيعة في المنهج الرʪني، إذ لم يتردد موسى يظهر من سياق القصة أن العلم يحتل منزلة 
ة، كما يوفي السفر من أجل نيله، مما يبرز قيمة العلم مهما بلغ الإنسان من مكانة. فتواضع الأنبياء للعلم يعدّ دلالة عظيمة على مكانته السام

 .ʪّني يؤكد أن العلم الحقيقي يُطلب من أهله، وأن طريق العلم يحتاج إلى جهد وبذلأن سعي موسى للبحث عن العالم الر 

وقد دلّت القصة على أن العلم ليس واحدًا، وأن لدى كل إنسان نصيبًا منه، وأن الله يختار من عباده من يفيض عليه من علم الغيب أو 
  وتعدد مجالات التعلم، وأن العالم الحق هو من يدرك حدود معرفتالعلم اللدني ما لا يعلمه غيره. وهذا يعزز مفهوم التخصص 

إن أول ما يمكن الوقوف عنده في قصة سيدʭ موسى مع الخضر عليه السلام في الجانب التربوي التعليمي، قضية العلم والتعلم، لأن النهضة 
كريم حامليه تصنع الحضارات وبه ترقى الأمم، لذلك بجل القرآن الʪلعلم من مقومات النهضة التي لا يتعارض فيها أحد،  فالعلم هو الأداة التي 

اَ يَـتَذكََّرُ أوُلُو )] ، بل جعل القرآن العلم 9لْبَابِ  ﴾ [الزمر(الأَْ  وأثنى عليهم فقال: ﴿ رَبِهِّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَـعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَـعْلَمُونَ إِنمَّ
﴿ وَإِذْ قاَلَ  :لخلق فيه اكتسب بنو آدم أحقية التمجيد على سائر المخلوقات حين سأل الملائكة سؤالهم الاستعلامي قرين الإنسان في قصة ا



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 21 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

سُ لَكَ قاَلَ إِنيِّ أعَْلَمُ مَا اءَ وَنحَْنُ نُسَبِّ مَ رَبُّكَ للِْمَلاَئِكَةِ إِنيِّ جَاعِلٌ فيِ الأَْرْضِ خَلِيفَةً قاَلُوا أتجََْعَلُ فِيهَا مَنْ يُـفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّ  حُ بحَِمْدِكَ وَنُـقَدِّ
ثم Ϧتي الآʮت بعدها لتبين مكانة العلم من الخلق إذ له الدرجة الثانية بدليل قوله تعالى :﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَْسمْاَءَ   ) ]،30[البقرة ( لاَ تَـعْلَمُونَ﴾

تُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة(كُلَّهَا ثمَُّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ ف ـَ )]، فلولا هذا العلم لما استحق الإنسان خلافة 31قَالَ أنَبِْئُونيِ ϥَِسمْاَءِ هَؤُلاَءِ إِنْ كُنـْ
  الأرض.

وله ق قال الإمام السبكي: فإن الله تعالى آتى داود وسليمان عليهما السلام من نعم الدنيا والآخرة ما لا ينحصر، فبدأ أولا ʪلعلم لشرفه في
نَا دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْمًا وَقاَلاَ الحْمَْدُ ɍَِِّ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِنْ عِبَ    ].15مُؤْمِنِينَ ﴾ [النمل: ادِهِ الْ تعالى: ﴿  لَقَدْ آتَـيـْ

يجمعه لأحد، وجَعَلَ  ن عليهما السلام "مالمبدأت الآʮت بذكر العلم؛ لتبين أنه الأصل في النعم كلها، فقد جمع الله تعالى له ولابنه سليما
  .1العلم أصلا لذلك كله" 

اً هوقال ابن ʪديس رحمه الله: "ابتدئ الحديث عن الملك العظيم بذكر العلم، وقدمت النعمة به على سائر النعم، تنويهاً بشأن العلم، وتنبي
ا تبُنى عليه وت على أنه هو الأصل الذي تبنى عليه سعادة الدنيا والآخرة، وأنه هو شاد، الأساس لكل أمر من أمور الدين والدنيا، وأن الممالك إنمَّ

وأن الملك إنما ينتظم به ويُساس، وأن كل ما لم يُبن عليه فهو على شفا جرف هار، وأنه هو سياج المملكة ودرعها، وهو سلاحها الحقيقي، 
  . 2والانقضاض"وبه دفاعها، وأن كل مملكة لم تحكم به فهي عُرضة للانقراض 

لوđا في سولقد اهتم القرآن الكريم đذا الموضوع، فأولاه الاهتمام الكبير كما أسلفنا، فإلى الجانب الخطابي فيه والصريح كان للقصة القرآنية أ
تى نتمكن من بناء مجتمع حالدعوة إليه وفي كيفية طلبه والحرص على احترام أصحابه، جاعلة الأنبياء والرسل القدوة التي يجب أن يحتذى đم، 

صالح، قادر على حل مشاكله، فوضحت الأخلاق التي يجب أن يكون عليها العالم و السلوك الذي ينبغي على المتعلم أن يتحلى به، وهي 
رافقته للخضر ممن الأسس التي ينهض عليها العلم النافع ، ولنضرب لذلك مثلا قصة موسى عليه السلام إذ يقول تعالى في شأنه عليه السلام و 

   عليه السلام.

).... ربَِّكَ وَمَا فَـعَلْتُهُ عَنْ أمَْريِ ذَلِكَ Ϧَْوِيلُ مَا 60يقول تعالى: ﴿  وَإِذْ قاَلَ مُوسَى لفَِتَاهُ لاَ أبَْـرحَُ حَتىَّ أبَْـلُغَ مجَْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أمَْضِيَ حُقُبًا (
  ].82-60ف)﴾[الكه82لمَْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبرْاً (

صص قفقصة موسى عليه السلام من القصص الغنية والثرية في القرآن الكريم، جمعت جميع أنواع البناء المتعلق ʪلإنسان، كما سبق بيانه ϥن ال
يدʭ موسى سالقرآني اختار له سبحانه وتعالى الحدث المناسب الذي يتوافق مع السورة، وهذا يعتبر نوعا من الإعجاز في القرآن الكريم، فقصة 

ذكرت في أكثر من مكان في القرآن الكريم، بحسب قضية السورة وأحداثها، وهذا ما ميز القصص القرآني عن غيره من القصص، لذلك لم 
يذكر الله في سورة الكهف إلا الجزء الأغرب من قصة سيدʭ موسى، لتتناسب مع الأحداث التي اجتمعت في هذه السورة، فقصة موسى 

العجائب الغيبية التي يقف أمامها العقل البشرى خاشعا ومسلما، فهي قصة رسول موحى إليه ومعه منهج حياة ممثلا في التوراة، والخضر قصة 
فيه الأمر والنهي، وقصة عبد صالح آʫه الله رحمة من عنده، وعلمه من لدنه علما، ولكل منهما خصوصيته، لتكون سورة الكهف من السور 

ريبة، قصة ϩجوج ومأجوج، قصة أصحاب الكهف، وأصحاب الجنتين، وقصة موسى والخضر عليه السلام، ولم تذكر التي جمعت القصص الغ
  في القرآن الكريم إلا مرة واحدة، وذلك في سورة الكهف.

الوقوع في الفتنة، لأن  نفاخترت هذه القصة لما تحتوي عليه من الجوانب التربوية التي تعتبر طريقا ومنهجا يتبعه الإنسان في تحصيل العلم دو  
ا مفتنة العلم من الفتن الكبرى التي يتعرض لها أهل العلم، وذلك بما يصيبهم من العجب لاعتقادهم حيازة العلم، فقصة موسى مع الخضر  عليه

طوات التي رسمها ة من الخالسلام بين فيها المنهج القرآني أن العلم لا يستطيع أحد أن يدعي حيازته ولو كان نبيا، كما أن في القصة مجموع



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 22 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

لا مالمنهج القرآني من أجل اتباعها للبناء التربوي المتعلق ʪلجانب العلمي، والقصص القرآني فيه من الأحداث ما يمكن أن تكون منهجا متكا
  الأسرية والاقتصادية والتربوية.و  في بناء الإنسان في جميع اĐالات وعلى جميع المستوʮت، فيه ما يتعلق ʪلأمور العقدية والنفسية والاجتماعية

ُ عَلَيْهِمْ فيِ "إِنَّ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ قاَمَ خَطِيباً فيِ بَنيِ إِسْراَئيِل، ويَظْهَرُ أنََّ هَذَا حِينَ كَانَ بَـنُو إِسْرَائيِلَ  َّɍالتِّيهِ، خِلاَلَ الأَْرْبعَِينَ سَنَةٌ الَّتيِ قَضَى ا 
قَدَّسَةَ مُقَاتلِِينَ. فَسُئِلَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ  فِيهَا أنَْ يتَِيهُوا

َ
مُْ رَفَضُوا أنَْ يدَْخُلُوا الأَْرْضَ الم َّĔَِنْ بَـعْضِ قَـوْمِهِ: أَيُّ النَّاسِ أعَْلَمُ؟ فَـقَالَ: مِ  فيِ الأَْرْضِ، لأ

يْهِ: إِنَّ ليِ عَبْداً بمِجَْمَعِ الْبَحْرَيْنِ هُوَ أعَْلَمُ انَ عَلَيْهِ أنَْ يَـقُولَ: اɍَُّ أعَْلَمُ، أʭََ لاَ أدَْريِ. فأََوْحَى اɍَُّ إلَِ أʭََ. فَـعَتَبَ اللهُ عَلَيْهِ، إِذْ لمَْ يَـرُدَّ الْعِلْمَ إلِيَْهِ، وكََ 
، فَكَيْفَ لي به"   . 3مِنْكَ. قال مُوسَى عَلَيْه السلام: ʮَ رَبِّ

يزعم  لشريفة؛ ففي الصحيحين أن سعيد بن جبير قال: قلتُ لابن عباس: إن نوفاً البكالي"ذكرت قصة موسى والخضر في أوثق كتب السنة ا
أن موسى عليه السلام، صاحب بني إسرائيل، ليس هو موسى صاحب الخضر فقال: كذب عدو الله، سمعت أبي بن كعب يقول: سمعت 

إذ لم يرد العلم  أي الناس أعلم؟ فقال: أʭ أعلم، فعتب الله عليه، يقول: قام موسى عليه السلام خطيباً في بني إسرائيل، فسئل:صلى الله عليه وسلم رسول الله 
  4إليه، فأوحى الله إليه: إن عبدا لي به؟ من عبادي بمجمع البحرين هو أعلم منك قال موسى لربه: فكيف لي به"

يه السلام، ولادته وكيفية بناء شخصيته عل موسى عليه السلام قبل أن يمن الله عليه ʪلنبوة مر بمراحل عدة، هذه المراحل كلها كانت لبنات في
انتقاله إلى بيت فرعون، وتدخل قدرة الله في ارجاعه إلى أمه تحت رعاية فرعون، وكيف ذاق رغد العيش في قصر فرعون، ليتحول إلى مرحلة 

حياته بعشر  ه المرحلة الأولى منʬنية، وهي الانتقال من رغد العيش إلى الرعي والنصب والتعب، فاقتضت حكمة الله أن قدر أن تختم هذ
سنوات، أمضاها موسى في البر والصحراء، يرعى الأغنام، ويتعرض للنصب والعرق والحر والريح، ويبذل في ذلك ما يبذل من الجهد والمشقة 

وتؤمن له جميع المتطلبات،  ه،والصبر والمعاʭة، وذلك في مقابل السنوات الأولى التي قضاها منعماً مرفها في قصر فرعون، تقضى فيه كل حاجات
ذه المهمة ه"وقد فعل الله الحكيم ذلك بموسى لأنه يعُده للمهمة الكبيرة، حيث سيجعله نبياً رسولاً، ويبعثه إلى فرعون، وينُقذ به بني إسرائيل، و 

  دʭ موسى عليه السلام.عاملا مهما في بناء شخصية سي 5لا بد أن تسبقها فترة ēيئة وإعداد، فكانت السنوات العشر في مدين"

 عبعد ما من الله على سيدʭ موسى ʪصطفائه نبيا وإرساله إلى فرعون لدعوته إلى وحدانية الله تعالى ليتحول من عنصر من آل فرعون إلى دا 
  له، لأن الدعوة إلى التوحيد لا تحابي أحدا.

نهج لتربوي، هو محاربة العجب والتعالي في حيازة العلم، فالمإن أول ما بدأت به قصة سيدʭ موسى مع الخضر عليه السلام في الجانب ا
. القرآني وقف عند هذه الأمور ليبين خطورēا، لأن الإنسان مهما بلغ من العلم يجب أن يعترف بجهله ويبدي تواضعه في طلبه، وما ʪلك بنبي

 ستعلاء عند من ϩتي بعده، لأن الأنبياء معصومون من الوقوع فيالعجب والا يهدمإن الله لما أخبر موسى بوجود من هو أعلم منه إنما أراد أن 
)]، يلفتنا 66﴾ [الكهف ( االمعاصي، "فقول موسى للعبد الصالح في قوله تعالى: ﴿ لهَُ مُوسَى هَلْ أتََّبِعُكَ عَلَى أنَْ تُـعَلِّمَنِ ممَِّا عُلِّمْتَ رُشْدً 

 يغتر سان، فإنه يجب ألا يتكبر، بل لابد أن نتواضع جميعا؛ فالكبرʮء ƅ وحده، ويجب ألاالحق سبحانه وتعالى إلى "أنه مهما رفعت درجة الإن
  .6إنسان بعلمه، أو بما آʫه الله من فضله، فيتكبر في الأرض"

لمه الله بمن عاختبر الله سيدʭ موسى عليه السلام في حيازة العلم لما خطب في الناس وسئل عمن هو أعلم الناس قال أʭ، ولكنه بمجرد أن أ
هو أعلم منه، سأل الله أن يدله عليه، دون أن يخالج نفسه ذاك الشعور الذي أعمى الشيطان، فسيدʭ موسى اصطفاه الله نبيا، وعلمه من 

لأخلاقية ابعض أسرار علمه،  ومع ذلك لم يمنعه  ذلك من الاستزادة من العلم، إنه المنهج القر آني الذي وجهنا إلى الوقوف عند هذه القيمة 
التي يجب أن يتصف đا كل مخلوق، لأĔا سبب النجاة، كما يجب أن يحرص عليها طالب العلم، مهما بلغ علمه، وأن  -التواضع-العظيمة

)]، 66شْدًا ﴾ [الكهف (رُ  يتواضع في طلب العلم ولو كان أقل منه شأʭ، فقوله تعالى: ﴿ لَهُ مُوسَى هَلْ أتََّبِعُكَ عَلَى أنَْ تُـعَلِّمَنِ ممَِّا عُلِّمْتَ 
"اعلم أن هذه الآʮت تدل على أن موسى عليه السلام راعى أنواعا كثيرة من الأدب واللطف  فيه إشارة إلى قيمة التواضع لدى المتعلم، و



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 23 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 إثبات هذا التبعية في أن استأذن وʬنيها:: أنه جعل نفسه تبعا له لأنه قال: هل أتبعك، فأحدهاعندما أراد أن يتعلم من الخضر عليه السلام، 
  .7فإنه قال: هل Ϧذن لي أن أجعل نفسي تبعا لك وهذا مبالغة عظيمة في التواضع"

 نفنبوة موسى عليه السلام لم تمنعه من التعلم على يد الخضر، مما يؤكد على أن التكبر ʪسم الجاه والمنصب عائق من عوائق التعلم، كما أ 
ة أثر التكبر على حياة الإنسان وذلك من خلال قصة صاحبا الجنتين،" ومضت الآʮت الكريمة في استعراض الله عز وجل بين لنا في نفس السور 

 -ه، وغروره وكبره نظراً لكفره وعدم شكر  -ما آل إليه أمر المزرعتين، مبينة أن ما توقعه الرجل المؤمن لهما، وما تنبأ به لصاحبهما عن مصيرهما 
واقع، الذي ليس له من دافع، إذ المؤمن ينظر بنور الله، وحينئذ ندم صاحبهما على كفره دون أن ينفعه الندم، لم يلبث أن أصبح هو الأمر ال

عته ر وذاق من مرارة الخيبة والإفلاس أشد الألم، وإلى هذه الحالة يشير قوله تعالى في إيجاز وإعجاز: وأحيط بثمره، أي هلك كل ما كان في مز 
الكبر التي كانت أول معصية عصي đا الله، فالنتيجة تكون دائما هي الخسران المبين في الدنيا والآخرة، فكانت قصة ، إĔا نتيجة  8من الثمار"

موسى عليه السلام مع العبد الصالح أول ما شددت عليه هو التحلي بقيمة التواضع، وتخلية النفس من شرور الكبر، فكانت أول خطوة علمنا 
  هو التواضع. إʮها القرآن في طلب العلم

 المطلب الثاني: وضوح الهدف في الطلب ودور الهمة والإرادة والصبر

)]، فحدد 66كهف (لاتسم موسى عليه السلام بوضوح الهدف حين قال لَهُ مُوسَى ﴿ هَلْ أتََّبِعُكَ عَلَى أنَْ تُـعَلِّمَنِ ممَِّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ [ا
إلى الرشد. ووضوح الهدف يمثل قاعدة أساسية في منهج طلب العلم؛ فهو الذي يوجه الجهد ويحدد غايته بوضوح: طلب العلم النافع الموصل 

 .مستوى المثابرة

كما أن الهمة العالية تتجلى في استعداد موسى لقطع المسافات، وتحمل المشقة، والبحث الدؤوب حتى "مجمع البحرين"، مما يعكس أن 
 برز في القصة كذلك الصبر ϥنواعه: الصبر على الجوع والتعب والسفر، والصبر على ما قد يبدو غيرطلب العلم لا يتحقق ʪلراحة والدعة. و 

 مفهوم أو مخالف للعادة. وهذا يرسخ قاعدة تربوية مهمة: أن العلم لا ينال براحة الجسد ولا بضعف العزيمة، بل بقدر من الصبر والمصابرة
  واĐاهدة

لام لحظة، بل عقد العزم ليشد الرحال لطلب المزيد من العلم، لأنه لا ينبغي لأي عالم أن يقنع بما عنده من لم يتردد سيدʭ موسى عليه الس  
نِ أوَْ أمَْضِيَ يْ )]، ﴿وَإِذْ قاَلَ مُوسَى لفَِتَاهُ لاَ أبَْـرحَُ حَتىَّ أبَْـلُغَ مجَْمَعَ الْبَحْرَ 114العلم دون أن يطلب المزيد ﴿ وَحْيُهُ وَقُلْ رَبِّ زدِْنيِ عِلْمًا ﴾ [طه (

)] وهذا ما حصل لسيدʭ موسى، كان عنده النهم في طلب العلم، فهانت عنده كل الصعاب"، ونفهم من سياق 60حُقُبًا﴾ [الكهف (
هدف من رحلته هذه التي اعتزمها، وأنه كان يقصد من ورائها أمرا، فهو يعلن تصميمه  -أنه كان لموسى  عليه السلام  -القصة فيما بعد 

 :على بلوغ مجمع البحرين مهما تكن المشقة، ومهما يكن الزمن الذي ينفقه في الوصول، وهو يعبر عن هذا التصميم بما حكاه القرآن من قوله 
 ﴿ ) 9)] ، والحقب قيل عام، وقيل ثمانون عاما؛ فهو تعبير عن التصميم لا عن المدة على وجه التحديد"60أوَْ أمَْضِيَ حُقُبًا﴾ [الكهف.  

كان ʪلإمكان أن ييسر الله لقاء موسى عليه السلام ʪلعبد الصالح دون مشقة أو تعب، ولكن سنة الأخذ  ʪلأسباب  حاضرة في القصة     
لتصير مسلكا للوصول إلى الهدف،  كما أن المكابدة والصبر والتحمل مطلوب في  سبيل طلب العلم،  كما أن طالب منصب أو رʮسة أو 

ثابر ويواصل مسيرته ʪلغالي والنفيس حتى يبلغ الهدف، ويقول  الإمام السعدي رحمه الله: رحلة موسى عليه السلام من أجل صناعة ينبغي أن ي
ه ، بالتزود من العلم " فمنها فضيلة العلم، والرحلة في طلبه، وأنه أهم الأمور، فإن موسى عليه السلام رحل مسافة طويلة، ولقي النصب في طل

، لأن "العلم الشرعي هو الأساس الذي يبني العقل، 10بني إسرائيل لتعليمهم وإرشادهم، واختار السفر لزʮدة العلم على ذلك" وترك القعود عن
 ويربي الخلق، وما ظهرت الغثائية في بعض جموعنا الإسلامية، وانتشرت الهشاشة الفكرية، إلا بعد أن هجر العلم الشرعي، وأصبح عند بعضهم

، فإن " القراءة الجادة الهادفة عند شباب الأمة من مظاهر الجد في تحصيل أسباب الرفعة  11يصرفهم عنه أدنى صارف"مجرد ترف كمالي، 
، فلن يصل طالب العلم إلى أهدافه إلا عن طريق الصبر والمصابرة، وسيجد في 12والنهضة والتقدم واللحاق بركب الحضارة التي تخلفنا عنها"



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 24 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ولكن مع تكرار الصبر ومجاهدة النفس، تسهل الأمور، فطالب علم يجب ألا يفوته لقاء العالم، وكيف بطالب  بداية الطريق الشدة والعنت،
  . 13علم يسمع بعالم على الأرض ولا تتوق نفسه إلى لقاءه، "بل إنه ليتحسر ويشتد أسفه إذا سمع بعالم معاصر له ولم يراه"

بره  ة الصبر على صحبة العالم والعلم، وحسن الثبات على ذلك، يفوته بحسب عدم صيقول السعدي في فوائد هذه القصة "إن من ليس له قو 
 .14كثير من العلم، فمن لا صبر له، لا يدرك العلم، ومن استعمل الصبر ولازمه، أدرك به كل أمر سعى فيه"

 للمتعلّم المبحث الثاني: الآداب والمهارات المنهجية في طلب العلم، وأثرها في البناء النفسي والمعرفي

  لآداب والمهارات المنهجية في طلب العلم، وملامح المعلّم النموذجي في شخصية العبد الصالح  المطلب الأول:

  أولا: الآداب المهارات المنهجية في طلب العلم

يلاً تراكميًا للمعلومات، صتُبرز قصة موسى عليه السلام مع العبد الصالح أن طلب العلم في التصور القرآني ليس عملية ذهنية محضة، ولا تح
تبدأ هذه و وإنما هو مسار تربوي قيمي، تحكمه جملة من الآداب والمهارات المنهجية التي تُسهم في بناء شخصية المتعلّم علميًا ونفسياً وسلوكيًا. 

 .و تعثرهاح العملية التعليمية أالمنظومة القيمية من طبيعة العلاقة التي تنشأ بين المتعلّم والمعلّم، ʪعتبارها الإطار الناظم لنجا 

)]، وهو تعبير ʪلغ الدلالة 66وقد افتتح موسى عليه السلام رحلته في طلب العلم بطلب الإذن، في قوله تعالى: ﴿هَلْ أتََّبِعُكَ﴾ [الكهف (
، وإنما تحمل في طياēا معاني تفيد مجرد السؤالعلى التواضع العلمي، والإقرار بفضل العالم، والاعتراف بمكانته المعرفية. فصيغة الاستفهام هنا لا 

الأدب، والاحترام، وحسن الخطاب، وهو ما يشكّل مدخلاً أساسيًا لكل عملية تعلّم ʭجحة. ويؤكد هذا السلوك أن التواضع شرطٌ منهجي 
 .في تحصيل العلم، وأن الشعور ʪلاكتفاء أو التعالي المعرفي يحول دون الانتفاع الحقيقي ʪلمعرفة

ال قكما يبرز في القصة التزام موسى عليه السلام ʪلمنهج الذي رسمه المعلّم، واحترامه للشروط التنظيمية التي وُضعت لضبط مسار التعلّم، 
أن احترام منهج  )]. وتكشف هذه الآية عن قاعدة تربوية راسخة، مفادها70تعالى: ﴿قاَلَ فإَِنِ اتَّـبَـعْتَنيِ فَلاَ تَسْألَْنيِ عَنْ شَيْءٍ﴾ [الكهف (

ي، ويعُيق قالمعلّم وطريقته في التعليم يعُدّ من صميم آداب التعلّم، وأن مقاطعة المعلّم، أو الاعتراض قبل اكتمال الفهم، يؤدي إلى اضطراب التل
 .بناء المعرفة في ذهن المتعلّم

ميع اث، إذ إن التسرعّ في الاعتراض قبل الإحاطة بجوتدلّ القصة كذلك على ضرورة التحرر من الاستعجال في الحكم على الوقائع والأحد
 جوانب المسألة يؤدي إلى سوء الفهم، وينُتج معرفة سطحية أو مشوّهة. وقد عكس اعتراض موسى عليه السلام المتكرر ضعفًا بشرʮً طبيعيًا،

طبيعة الإنسانية، أن التربية القرآنية لا تغُفل الأقرّ به ضمنيًا، وهو ضعف يحتاج إلى ēذيب وضبط من خلال الصبر واĐاهدة، وهو ما يؤكد 
 .وإنما تعمل على تقويمها وتوجيهها

ويُستفاد من القصة أن الأدب في طلب العلم ليس مقصوراً على الطالب وحده، بل يشمل العالم كذلك؛ فالعالم، مهما بلغ من العلم، يظل 
وح في عتراض على الأساليب التعليمية التي يختارها معلمه. وقد تجلّى هذا المعنى بوضوعدم الا محتاجًا إلى الالتزام ʪلأدب مع من هو أعلم منه

رجّ، دالتعاقد التربوي الذي أبرمه موسى عليه السلام مع العبد الصالح، والذي شكّل إطاراً ʭظمًا للعملية التعليمية، يقوم على الصبر، والت
 .واحترام المنهج

 ر المنهج القرآني في تنظيم التحصيل العلمي، حيث يبدأ ʪلتواضع، ويتأسس على الصبر، ويتوجّ ʪلأدبويمثّل هذا التعاقد صورة من صو 
بة ذّ الرفيع في الخطاب والسلوك. وقد ضرب موسى عليه السلام، رغم مكانته النبوية، مثالاً عمليًا في حسن الأدب، إذ تقدّم بطلبه في صيغة مه

)]، وهو 66كهف (في التعلّم، قال تعالى: ﴿قاَلَ لَهُ مُوسَى هَلْ أتََّبِعُكَ عَلَى أنَْ تُـعَلِّمَنِ ممَِّا عُلِّمْتَ رُشْدًا﴾ [التجمع بين التوقير والرغبة الصادقة 
 .هدتعبير يكشف عن وعي موسى ϥهمية التعلّم المستمر، وإدراكه أن العلم درجات، وأن الإنسان مهما بلغ من المعرفة يظل محتاجًا إلى من يرش



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 25 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

تىَّ أُحْدِثَ لَكَ حَ  في مقابل ذلك، وضع العبد الصالح شرطه التربوي بوضوح وحكمة، قال تعالى: ﴿قاَلَ فإَِنِ اتَّـبـَعْتَنيِ فَلاَ تَسْألَْنيِ عَنْ شَيْءٍ و 
عرفة بناءً بناء الم)]. ويكشف هذا الشرط عن وعي المعلّم بحدود الاستيعاب المرحلي لدى المتعلّم، وحرصه على 70مِنْهُ ذكِْراً﴾ [الكهف (

 .متدرّجًا، يبدأ ʪلمشاهدة، ثم الفهم، ثم التأويل، وهو منهج تربوي ʪلغ العمق والأثر

 يمكن لاومن مهام طالب العلم تنمية القيم الفاضلة والأخلاق النبيلة في نفسه، وملاحظة معلمه ملاحظة دقيقة، والتأثر به Ϧثراً إيجابيًا؛ إذ 
عميق الذي يمارسه المعلم في حياة المتعلّم. فالواقع التربوي يؤكد أن المعلم يظل صاحب الأثر الأكبر في تشكيل شخصية إنكار الدور السلوكي ال

Ĕ ة ضطالب العلم، وأن ألفاظه، وعباراته، ومواقفه، تترك بصمات دائمة في نفس المتعلّم؛ فكم من كلمة صادقة من مربٍّ مخلص كانت سببًا في
وتكدر   ، .قاسية أو جائرة كانت سببًا في إحباط النفوس، وإضعاف العزائم، وبذر مشاعر البغضاء والشحناءطالب، وكم من كلمة 

 .15النفوس"

ة تظهر يوتعُدّ اللغة التي يستعملها الإنسان في تواصله مع غيره مرآةً لعقله، ودليلاً على صلاح قلبه؛ فعلامة الرشد العقلي والاستقامة القلب
وسمو الألفاظ، والبعد عن الفحش والبذاءة. "فبقدر سمو لغته وطهُرها وترفعها عن الفحش والبذاءة، يكون سمو عقله في نقاء الخطاب، 

. ويزداد هذا المعنى أهمية في حق العالم، الذي ينبغي له أن يتجاوز ظاهر الأمور إلى إدراك مقاصدها، وأن يحيط بظروف النوازل 16وشرفه"
يعَ في إصدار الأحكام في غير موضعها، فيقع في الغلط والشطط، كما قال تعالى: ﴿قاَلَ ألمََْ أقَُلْ إنَِّكَ لَنْ تَسْتَطِ وملابساēا، حتى لا يتعجّل 

 .[(73) (72) قاَلَ لاَ تُـؤَاخِذْنيِ بمِاَ نَسِيتُ وَلاَ تُـرْهِقْنيِ مِنْ أمَْريِ عُسْراً﴾ [الكهف (72مَعِيَ صَبرْاً (

علم الراغب في الازدʮد من المعرفة مطالب ʪلتأنيّ، وعدم الاستعجال على من هو أعلم منه، وألا يُكثر من كما تؤكد القصة أن طالب ال
إِنِ السؤال في غير موضعه؛ لأن كثرة السؤال قبل نضج الفهم قد تؤدي إلى الإملال والمضايقة، وترُبك المسار التعليمي، قال تعالى: ﴿قاَلَ فَ 

)]. وتكشف هذه الآية عن قانون تربوي دقيق وضعه الخضر عليه 70لْنيِ عَنْ شَيْءٍ حَتىَّ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذكِْراً﴾ [الكهف (اتَّـبـَعْتَنيِ فَلاَ تَسْأَ 
 .السلام، يقوم على ركنين أساسيين هما: الصبر والأʭة، وقد شكّلا ميثاق العملية التعليمية بين الطرفين

تَطِيعَ يثاق، رغم حسن نيته، أدى إلى تذكيره بشرط الصبر، قال تعالى: ﴿قاَلَ ألمََْ أقَُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْ غير أن إخلال موسى عليه السلام đذا الم
)]. وتدلّ القصة على أن المعلّم يمنح المتعلّم فرصًا متعددة، ولا يقطع عنه طريق العلم عند أول خطأ، غير أن تكرار 67مَعِيَ صَبرْاً﴾ [الكهف (

تَأْوِيلِ مَا لمَْ المتفق عليه يؤدي إلى توقف العملية التعليمية، كما وقع في قوله تعالى: ﴿قاَلَ هَذَا فِراَقُ بَـيْنيِ وَبَـيْنِكَ سَأنُبَِئُّكَ بِ الإخلال ʪلمنهج 
 .[]78تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبرْاً﴾ [الكهف 

ن عائقًا العلم إلى قرار الفراق، عن أن التسرعّ في الحكم كاويكشف الحوار الممتد بين موسى عليه السلام والعبد الصالح، منذ لحظة طلب 
 لأمام استكمال التعلّم، وهو ما يجعل الصبر شرطاً جوهرʮً في التحصيل العلمي. ويؤكد المنهج القرآني من خلال هذه القصة أن تصرّفات أه

 .يةإلى قصور الفهم، وضعف الإحاطة ʪلسياقات المعرفالعلم، التي قد تبدو مخالفة للمنطق الظاهري، إنما ترجع في كثير من الأحيان 

،وروى مسلم "يرحم الله موسى لوددʭ أنه صبر حتى يقص الله علينا من خبرهما" :قالصلى الله عليه وسلم وقد روى البخاري في صحيحه أن رسول الله 
 أخذته من صاحبه ذمامة، ولو صبررحمة الله علينا وعلى موسى لولا أنه عجل لرأى العجب، ولكنه " :قالصلى الله عليه وسلم أن رسول الله  في صحيحه

والذمامة بفتح الذال هي الحياء والإشفاق من اللوم. وđذه التوجيهات النبوية، والإشارات القرآنية، يرُسي القرآن الكريم قواعد  ،"لرأى العجب
لسؤال، وحسن سن الأدب، وضبط افي طلب العلم والمعرفة، ويؤسس لمنهج تربوي متكامل، يقوم على التواضع، والصبر، وح 17"السلوك القويم

  .الظن بحكمة أهل العلم

  

  



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 26 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  : سمات المعلم النموذجي في شخصية العبد الصالحاʬني

د شخصية العبد الصالح في القرآن الكريم نموذجًا تربوʮً متكاملاً للمعلّم الحكيم ،، الذي تتآلف وتجتمع  في شخصيته عناصر الع م لتجُسِّ
ز والمنهج التربوي الرشيد. فقد خصّه الله تعالى بعلمٍ خاص، علم  لدنيٍّّ مصدره الوحي والإلهام الرʪني، وهو علم يتجاو الراسخ، والخلق الرفيع، 

ذي لحدود المعرفة المكتسبة إلى بصيرةٍ ʭفذةٍ بحقائق الأمور ومآلاēا، هذه الأمور كلها هي التي جعلت منه موجها أساسه الحكمة والرفق، ا
مع نبي الله موسى عليه السلام، كما أن هذه القدرات يجب أن تستعمل فب التعامل مع الفروق الفردية للمتعلم في الاستعداد  تجسد في تعامله

  .النفسي والقدرة المعرفية على الفهم والاستيعاب

تعليمية، بدل الاكتفاء ʪلتلقين ية الالقدوة السلوكية بوصفها أساسًا للعمل يبرز المنهج التعليمي للعبد الصالح في اعتماده التطبيق العمليف
اتسم ʪلانضباط هجه أنه يظهر لنا من منالنظري اĐرد، وهو أسلوب تربوي ʪلغ الأثر في ترسيخ المعرفة وبناء الوعي العميق لدى المتعلّم. كما 

انة العلم، ويحول دون والمتعلّم، بما يحفظ مكوالتنظيم، من خلال وضع شروط واضحة تحكم مسار التعلّم، وتضبط العلاقة التربوية بين المعلّم 
ناء المعرفة، عن وعيٍ تربويٍّ دقيق ϥهمية التدرجّ والمرحلية في بكذلك الاضطراب المعرفي أو الاستعجال في إصدار الأحكام. ويكشف هذا المنهج  

 .توالمآلا والانتقال ʪلمتعلّم من المشاهدة إلى الفهم، ثم إلى التأويل وإدراك المقاصد

نَاهُ رَحمْةًَ مِنْ عِنْدʭَِ وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ  :ذه الشخصية التربوية في قوله تعالىلهلامح المالقرآن الكريم جملة من  حددوقد   ﴿فَـوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادʭَِ آتَـيـْ
لأخلاقية أن العلم إذا تجرد من القيم الإنسانية وا حيث قدّم وصف الرحمة على العلم، في دلالة تربوية عميقة تؤكد ،[65لَدʭَُّ عِلْمًا﴾ [الكهف: 

 .فقدَ أثره التربوي، وأن اكتمال شخصية المعلّم لا يتحقق إلا ʪجتماع المعرفة والرحمة

ا قال مالتقوى من أبرز السمات التي تؤهّل المعلّم لأداء رسالته التعليمية على الوجه الأمثل؛ إذ تمثل أساسًا لفيض العلم ونمائه، ك يعتبر و 
]. وقد تجلت هذه السمة بوضوح في شخصية العبد الصالح، إذ كان مدركًا أن ما أوُتي من 282تعالى: ﴿وَاتَّـقُوا اɍََّ وَيُـعَلِّمُكُمُ اɍَُّ﴾ [البقرة: 

ة، ويجعله أكثر ات الدنيويعلم إنما هو فضل إلهي محض، لا مجال فيه للادّعاء أو التعالي، وهو وعي يعمّق الإخلاص، ويحرّر المعلّم من النزع
 .خشيةً وتجردًا في أداء مهمته التربوية

لقرآن الكريم تنبع من المحبة والشفقة، وتنعكس رفقًا وحلمًا في التعامل مع المتعلّمين. وقد جعل ا فهي قيمةً مركزيةً في العمل التربوي، الرحمةف
]، وقال سبحانه: ﴿فَبِمَا رَحمْةٍَ مِنَ اɍَِّ لنِْتَ 107سَلْنَاكَ إِلاَّ رَحمْةًَ للِْعَالَمِينَ﴾ [الأنبياء: هذه القيمة محوراً للرسالة المحمدية، قال تعالى: ﴿وَمَا أرَْ 

]. وقد اجتمع في العبد الصالح عنصرا العلم والرحمة، فكان علمه وسيلة للهداية لا للإرʪك، وكاشفًا لحِكَم الأفعال لا 159لهَمُْ﴾ [آل عمران: 
 .تباس، فتميّزت تصرفاته ʪلحكمة، وتجلّى من خلالها الفرق بين ظاهر الأفعال وبواطنها، وبين الفساد المتوهَّم والمصلحة الحقيقيةمثيراً للال

، ى، فإن شخصية العبد الصالح تقدّم نموذجًا تربوʮً قرآنيًا رفيعًا للمعلّم القدوة، الذي يحُسن الجمع بين عمق المعرفة، وصفاء التقو ومجمل القول
 .وسعة الرحمة، والانضباط المنهجي في التعليم، بما يسهم في بناء المتعلّم بناءً متوازʭً، ويقوده نحو الفهم السليم والوعي الراشد

 في ضوء قصة موسى عليه السلام مع العبد الصالح : البناء النفسي والمعرفي للمتعلمالمطلب الثاني

الإعداد المعرفي؛ فطالب العلم لا يمكنه الاستفادة من معلمه ما لم يكن قادراً على ضبط انفعالاته، تبرز القصة أهمية الإعداد النفسي قبل 
 ءوالتحلي ʪلصبر والأʭة. وقد واجه موسى انفعالات بشرية طبيعية: العجلة، الاستغراب، وعدم التوقع، مما يشير إلى أن البناء النفسي جز 

ضرورة تدريب المتعلم على مهارات الفهم العميق، وعدم الاكتفاء ʪلمظاهر السطحية للأحداث.  كما تبرز القصة  .أصيل من عملية التعلم
 .فالمعلم قد يقدّم معرفة تتجاوز الظاهر إلى الحكمة الباطنة، ولا يدركها المتعلم إلا بعد التدرج والصبر



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 27 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

) وكََيْفَ تَصْبرُِ عَلَى 67) قاَلَ إنَِّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبرْاً (66ممَِّا عُلِّمْتَ رُشْدًا (قال تعالى :﴿ قاَلَ لَهُ مُوسَى هَلْ أتََّبِعُكَ عَلَى أنَْ تُـعَلِّمَنِ 
ُ صَابِراً وَلاَ أعَْصِي لَكَ أمَْراً (68مَا لمَْ تحُِطْ بهِِ خُبرْاً ( َّɍأحُْدِثَ لَكَ  لْنيِ عَنْ شَيْءٍ حَتىَّ ) قاَلَ فإَِنِ اتَّـبـَعْتَنيِ فَلاَ تَسْأَ 69) قاَلَ سَتَجِدُنيِ إِنْ شَاءَ ا

)]، يقوم الخضر عليه السلام وهو المعلم ʪلتهيئة النفسية للأحداث التي سيراها موسى عليه السلام، لأĔا 70) (66[الكهف( مِنْهُ ذكِْراً﴾
لصبر وضبط النفس، علم والمتعلم، ليستعد لتخالف التفسير المنطقي العقلي، والأحكام الظاهرة التي تعارف عليها الناس، وهذا تعاقد بين الم

ؤال سوهكذا تعهد المتعلم ʪلطاعة والانقياد للتعليمات التي تصدر من المعلم، كما يضع المعلم شرطا أساسيا للعملية التعليمية، وهو تجنب ال
  . والاعتراض حتى يتسنى له تفسير وكشف خفاʮ هذه الوقائع، حتى لا يفوت على نفسه الخير الكثير

نفِها تُبرز قصة نبيّ الله موسى عليه السلام مع الخضر حقيقةً إنسانية أصيلة، تتمثّل في طبيعة الإنسان الذي خُلق من عَجَل، وهي سمِة لم تَ 
ه إلى لالنبوّة عن موسى عليه السلام، بل تجلّت في شخصيته على هيئة مبادرة إلى الخير والمسارعة إلى نصرة الحق. فقد كانت عجلته دافعًا 

 رالدفاع عن المظلوم، فقتل القبطي المعتدي، وهو ما ترتّب عليه خروجه من دʮر فرعون، كما ظهرت في مبادرته إلى سقي المرأتين دون انتظا
 امقابل. غير أنّ هذه السرعة، وإن كانت محمودة في بعض المواضع، قد تتحوّل في سياقات أخرى إلى سبب للحرمان أو الوقوع في الخطأ، إذ

 .لم تُضبط ʪلتريّث والحكمة

ʪ ذيب سلوك المتعلّم، ودعوته إلى التحلّيē عميقًا في ʮًتي قصة موسى مع الخضر عليهما السلام بوصفها درسًا تربوϦ ،لصبر وفي هذا الإطار
ا يحمله علمه من الاعتراض، لموضبط العجلة، حتى لا يكون التسرعّ مانعًا من الانتفاع ʪلعلم. فقد اشترط الخضر على موسى الصبر وعدم 

 Ĕاية في أسرار قد لا يستوعبها المتلقّي في بداʮت التعلّم. ومع ذلك، فإن ما أوتيه الخضر من علم لدني لم يكن مسوّغًا لترك التفسير والإيضاح
ا للمزاعم راف أو الهلاك، وهو مالمطاف، بل ʪدر إلى بيان ما استغلق على تلميذه، درءاً للتأويلات الخاطئة التي قد تفضي إلى الانح čا يضع حد

 .التي يتذرعّ đا بعض المنتسبين إلى المعرفة الباطنية، حين يمتنعون عن البيان بحجة عدم قدرة المتلقي على الفهم

غم كوĔا جميعًا ر كما تكشف القصة عن أدبٍ رفيعٍ في مقام التعليم، يتجلّى في أسلوب الخضر عليه السلام في نسبة الأفعال عند تفسيرها، 
بينما  ،[79﴿فَأَرَدْتُ أنَْ أعَِيبـَهَا﴾ [الكهف:  :ϥمر الله تعالى. فقد نسب ما فيه شائبة النقص إلى نفسه Ϧدʪًّ وتنزيهًا ƅ، كما في قوله تعالى

لُغَا أَشُدَّهمُاَ﴾  :نسب الخير المحض إلى الله تعالى، كما في قوله وفي موضع آخر جمع بين النسبة إلى النفس  ،[82[الكهف: ﴿فَأَراَدَ ربَُّكَ أَنْ يَـبـْ
مَُا خَيرْاً مِنْهُ زكََاةً وَأقَـْرَبَ رُحمْاً﴾ [الكهف:  :وإلى الله، مراعيًا دقة المقام، كما في قوله ُّđَأنَْ يُـبْدِلهَمَُا ر ʭَْ81﴿فأََرَد]. 

الى، وتجلياً ن قوله: ﴿وَمَا فَـعَلْتُهُ عَنْ أمَْريِ﴾ يمثّل ذروة في الأدب مع الله تعوعلى الرغم من أن جميع هذه الأفعال كانت وحياً وأمراً إلهيًا، فإ
لنفسي والعقلي ا لمعاني التواضع والخضوع لحكمته. ومن ثمّ، تقُدّم قصة موسى مع العبد الصالح نموذجًا تربوʮً فريدًا، يستفيد منه المربيّ في الإعداد

 .ئم على الحوار، والصبر، والتدرجّ، بما ينسجم مع متطلبات الواقع التربوي المعاصرللمتعلّم، ويؤسّس لمنهج تعليمي قا

تجسّد قصة موسى عليه السلام مع العبد الصالح مظهراً جليًا للمنهج القرآني في ترسيخ قيمة التواضع العلمي، من خلال نموذج نبيّ كريم 
لا المقام النبوي، غير أنهّ يفوقه علمًا ومعرفةً في مجال مخصوص. وعلى الرغم من أن كيتعامل ϥدب وخضوع معرفي مع من هو دونه منزلةً في 

الطرفين قد تلقّى العلم عن الله تعالى، فإن القصة تؤكد أن الله سبحانه يفضّل بعض عباده على بعض، ويفتح على بعضهم من أبواب الفهم 
 .قة بين موسى عليه السلام والعبد الصالحوالإدراك ما لا يفتحه على غيرهم، كما هو الشأن في العلا

شكّل حافزاً يويمثّل هذا التواضع العلمي عنصراً نفسيًا وتربوʪ ʮًلغ الأهمية في مسار التعلّم؛ إذ يسهم في إضفاء الطمأنينة على نفس المتعلّم، و 
واضع أمراً مباشراً، ن الله تعالى لم ϩمر موسى عليه السلام ʪلتللاستمرار والمثابرة، بعيدًا عن اليأس أو الشعور ʪلاكتفاء المعرفي. ومن اللافت أ

عبد من  وإنما اختار له أسلوʪً تربوʮً أعمق أثراً، يتمثل في التعلم الذاتي القائم على اكتشاف حدود المعرفة الإنسانية، من خلال توجيهه إلى
 .عباده الصالحين آʫه الله علمًا لم يؤته لموسى عليه السلام



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 28 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

﴿هَلْ  :عرض سورة الكهف تفاصيل هذه الرحلة التعليمية الفريدة، حيث يعبرّ موسى عليه السلام صراحة عن رغبته في التعلّم بقوله تعالىوت
بيعة العلم ى إلى طفي مقابل ēيئة نفسية منهجية من العبد الصالح، الذي نبّه موس ،[66أتََّبِعُكَ عَلَى أنَْ تُـعَلِّمَنِ ممَِّا عُلِّمْتَ رُشْدًا﴾ [الكهف: 

وقد قبل موسى عليه  .[67﴿إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبرْاً﴾ [الكهف:  :الذي سيشاهده، واشترط عليه الصبر وعدم الاعتراض، بقوله تعالى
احبة والمشاهدة والتجربة ى المصالسلام هذا الشرط عن وعي واختيار، مؤكّدًا استعداده للالتزام به، لتنطلق بعد ذلك الرحلة التعليمية القائمة عل

  .المباشرة

وفق معيار الحكم  –وخلال هذه الرحلة التعليمية، تبينّ لموسى عليه السلام محدودية قدرته على الإحاطة بما يشهده من أفعال، بدت له 
ا لنفسٍ بغير المساكين، وعدَّ قتل الغلام إزهاقً منافيةً لمقتضيات العدل والرحمة؛ إذ مثّل خرق السفينة اعتداءً على مال  –القائم على الظاهر 

تراض عحق، بينما بدا بناء الجدار دون مقابل تصرفّاً غير مبرَّر في سياق قرية امتنعت عن إكرام الضيف. غير أن هذه المواقف، على الرغم من ا
اؤل حول حدود الفهم الأولية، ودفعت به إلى التس موسى عليها، أسهمت في إحداث تحوّل معرفي عميق في بنيته الفكرية، إذ زعزعت مسلّماته

 .الإنساني القائم على إدراك الظواهر دون النفاذ إلى مقاصدها وبواطنها

 تَسْتَطِعْ ﴿هَذَا فِراَقُ بَـيْنيِ وَبَـيْنِكَ سَأنُبَِّئُكَ بتَِأْوِيلِ مَا لمَْ  :ويبلغ هذا المسار التربوي ذروته عند لحظة البيان والكشف، حين يقول العبد الصالح
فتنكشف لموسى عليه السلام حقيقة الأفعال ومآلاēا، ويتبينّ له أن ما بدا في ظاهره اعتداءً أو ظلمًا كان في  ،[78عَلَيْهِ صَبرْاً﴾ [الكهف: 

لام كان رحمةً بوالدين غحقيقته تجسيدًا للحكمة الإلهية والمصلحة العليا؛ فخرق السفينة جاء حمايةً لها من استيلاء الملك الغاصب، وقتل ال
 .صالحين خشية أن يرهقهما طغياʭً وكفراً، وبناء الجدار كان حفظاً لحق يتيمين في كنزٍ كان أبوهما رجلاً صالحاً

 ومن خلال هذا البيان، يتأكد لموسى عليه السلام أن المعرفة الإنسانية، مهما بلغت من السعة والعمق، تظل محدودة الإحاطة، وأن الإحاطة
﴿نَـرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ وَفَـوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ  :انب من العلم لا تستلزم الإحاطة بجميع جوانبه، وهو ما يقرّره القرآن الكريم في قوله تعالىبج

 .[76عَلِيمٌ﴾ [يوسف: 

بية المعرفة البشرية، وحدود يقوم على الإقرار بنس وعلى هذا الأساس، تحلّ قيمة التواضع المعرفي محلّ اليقين المطلق، ويتأسس وعيٌ تربويٌّ عميق
اء نالعقل الإنساني في إدراك مقاصد الأفعال ومآلاēا. وبذلك تغدو قصة موسى عليه السلام مع العبد الصالح نموذجًا قرآنيًا متكاملاً في ب

  .تعالى المتعلّم، وتوجيهه نحو تعلّم راشد يقوم على الصبر، والتواضع، وحسن الظن بحكمة الله

  

  

  

  

  

  

  

 



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 29 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  خاتمة 

يتبينّ من خلال التدبر في قصة موسى مع العبد الصالح، أن طلب العلم في المنهج القرآني ليس مجرد تحصيل معرفي، بل هو مشروع تربوي 
المتعلّم، يقوم على التواضع و متكامل، يجمع بين المعارف والقيم والسلوك، مع التزكية النفسية. فقد قدمت القصة نموذجًا رفيعًا للعلاقة بين المعلّم 

 .والصبر وحسن الأدب واحترام الخبرة والتخصص، مما يجعل من التعلم عملية إنسانية متكاملة تسهم في بناء شخصية المتعلم وتنمية وعيه

 أولاً: النتائج

 .يمي والارتقاء النفسييظهر أن العلم القرآني يجمع بين المعرفة النظرية والتهذيب الق :تكاملية مفهوم العلم في القرآن .1

 .يبرز تواضع موسى عليه السلام في طلب العلم نموذجًا فريدًا للمتعلم مهما بلغ مستواه :التواضع أساس التحصيل .2

 .كررت القصة أهمية الصبر في الوصول إلى المعاني العميقة وراء الأحداث الظاهرة :الصبر كشرط لفهم الحكمة .3

 .تؤكد القصة ضرورة احترام المتعلم لمعلمه والتزامه ϕداب السؤال والمتابعة :مأدب العلاقة بين المعلّم والمتعلّ  .4

 .يظهر أن صفاء النفس واستعداد القلب من أهم شروط التلقّي الصحيح والفهم السليم :البناء النفسي للمتعلم .5

 ʬنيًا: التوصيات

 .من عملية التعلم وليس عنصراً ʬنوʮً دمج البعد القيمي والنفسي في المناهج التعليمية وجعله جزءًا أصيلاً  .1

 .تعزيز ثقافة التواضع العلمي لدى المتعلمين والباحثين، وإبراز نماذج الأنبياء والصالحين في هذا الجانب .2

 .تدريب الطلاب على مهارات الصبر المعرفي، مثل التأني في الحكم، واحتمال صعوبة الفهم، وعدم الاستعجال في النتائج .3

 .لتطوير العلاقة التربوية بين المعلم والمتعلم تقوم على الاحترام المتبادل والوضوح في الحقوق والواجباتإعداد برامج  .4

 .الاهتمام ʪلبناء النفسي للمتعلمين من خلال دعمهم، وتوفير بيئة آمنة، وبرامج تعزز الثقة ʪلنفس والاتزان الانفعالي .5

 .ا تربوʮً غنيًا يربط المعرفة ʪلسلوك والقيمتفعيل القصص القرآنية في التعليم بوصفها مصدرً  .6

ياً موبذلك تتضح أهمية استلهام النموذج القرآني في تطوير المنظومة التعليمية المعاصرة، ليصبح التعلم مساراً متكاملاً لصناعة الإنسان عل
 .وقيميًا ونفسيًا

  

 

 

  



 

 

  بوبكر الكركري**  والعبد الصالح صلى الله عليه وسلمالتصور القرآني لطلب العلم من خلال قصة موسى 

 30 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 .الهوامش:                                      

  .1/73انظر: فتاوى السبكي لأبي الحسن تقي الدين السبكي1 
  .253م.، ص 1390، 1تفسير ابن ʪديس، عبد الحميد بن ʪديس، دار الكتب العلمية، ط 2 
  .123/422معارج التفكر ودقائق التدبر، حبنكة الميداني،3 
  .342وانظر: قصص الأنبياء، متولي الشعراوي، ص  1069موسى كليم الله، الصلابي ص 4 
  .2/336الخالدي،  القصص القرآني،5
  343للشعراوي، ص قصص الأنبياء  6 
  .423/21هـ، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1420، 3مفاتيح الغيب، الفخر الرازي، ط 7 
  .443التيسير من أحاديث التفسير، مكي الناصري، ص 8 
  .2278في ظلال القرآن، سيد قطب،  9 
  .456م ص 2003دار ابن حزم،  تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان لعبد الرحمن ʭصر السعدي، لبنان،10 
  .91هـ، ص 1433فـي البناء الدعوي، لأحمد عبد الرحمن الصوʮن، السعودية، البيان مركز البحوث والد ارسات،11 
  .30-29م ص ٠2009الطرق الجامعة للقراءة النافعة المحمد موسى الشريف، دار الأندلس الخضراء، السعودية 12 
  .404/405م، ص 2001، حسين يعقوب، المكتبة التوفيقية، مصرمنطلقات طالب العلم لمحمد 13 
  .457تيسير الكريم الرحمن فـي تفـسير كلام المنان، لعبد الرحمن ʭصر السعدي، ص 14 
  .172، ص 12هـ، عدد 1142أنظر:أساليب التكوين الخاصة فـي وحدة التربية الإسلامية، لعبد السـلام البكاري، مجلة الإحياء، رابطة علماء المغرب، الرʪط، 15 
   .114فـي البناء الدعوي، لأحمد عبدا لرحمن الصوʮن، ص16 
  .360-3/359التيسير في أحاديث التفسير، مكي الناصري، 17 
  

 


