
 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 267 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

    

  

  

  

  مقدمة                                                                    

 والأنثروبولوجيا، بصفة خاصة. ويشكلان أحد الركائز يعُد مفهوما الثقافة والحضارة من المفاهيم المحورية في علم الاجتماع، بصفة عامة،
الفكري، فهذان المفهومان يتميزان Ĕϥما ذوا طبيعة تراكمية  العلمي والتطورالأساسية، التي ساعدت البشرية على إنجاز الكثير من التقدم 

فإن محاولة الإحاطة đما محاولة  لذلك، وليدي عقد أو عدة عقود، بل هما ميراث اجتماعي لكافة منجزات البشرية. ومستمرة. فهما ليسا
دراسة العلوم الاجتماعية حينما يحاول البحث  الناس، إلاّ أن المختص فياستعمالهما على ألسنة العامة من  صعبة، لأĔما على الرغم من شيوع

كثيرة  .التي ينتمي إليها علمه والعلوم الأخرى، وكل تعريف منها يعكس وجهة نظر صاحبه، أو النظرية فيهما يجد تعريفات عديدة، في نطاق
اعية، التحليل حيث تبوآ مكانة أساسية في أبحاث العلوم الاجتمالدراسات والأبحاث التي خصت مفهومي الثقافة والحضارة ʪلدراسة و  هي

لكن إذا تتبعنا التصور العربي لمفهومي الثقافة والحضارة فإننا نجد أن أول من  وتحديدا الأنثروبولوجيا، لدرجة يمكن اعتبارهما جوهر هذه العلوم،
ين من تقابله مع مفهوم البداوة، حيث يذهب في مقدمته إلى التمييز بأʬر مفهوم الحضارة هو عبد الرحمان ابن خلدون الذي عرفه انطلاقا 

حوالهم أالبداوة والحضارة، حيث يقول أن البدو:" هم المقتصرون في أحوالهم العاجزون عما فوقه وأن الحَضَر المعتنون بحاجات الترف والكمال في 
ه ولأن الضروري أصل والكمالي فرع ʭشئ عنه فالبدو أصل المدن وعوائدهم ولا شك أن الضروري أقدم من الحاجي والكمالي وسابق علي

أما الحضارة عنده فهي عنده الإقامة في الحضر، وهي ما يقترن ʪلمدينة.  1.، هكذا تتجدد البداوة في الإقامة في الباديةوالحضر وسابق عليهما"
ذي يحصل ي بسعيه إلى مقترحه منها، ومتى حصل على الرʮش الفالحضارة والتمدن، يضيف ابن خلدون، هما غاية للبدوي يجري إليها وينته
وتوضيحها  لقد استخدم ابن خلدون مصطلح التحضر لتبيان رؤيتهله به أحوال الترف وعوائده عاج إلى المدينة وأمكن نفسه إلى قياد المدينة. 

قال من مرحلة معينة إلى أخرى، حيث يؤكد أن عمر أي حول مفهوم الحضارة، إذ يعتبر أن التحضر جزءا من أطوار الدولة الهدف منه الانت
 دولة يتكون من ثلاثة أجيال كما هو العمر الطبيعي للإنسان، حيث يقول في مقدمته: " إنما قلنا إن عمر الدولة لا يعدو في الغالب ثلاثة

 اĐد(...) يش والبسالة والافتراس والاشتراك فيأجيال لأن الجيل الأول: لم يزالوا على خلق البداوة وخشونتها وتوحشها من شظف "ضيق" الع
حد به اوالجيل الثاني: تحول حالهم ʪلملك والترفة من البداوة إلى الحضارة ومن الشظف إلى الترف والخصب ومن الاشتراك Đʪد إلى انفراد الو 

ة بما هم فيه من كأن لم تكن ويفقدون حلاوة العز والعصبيوكسل الباقين إلى السعي فيه(...) أما الجيل الثالث: فينسون عهد البداوة والخشونة  
منها إن ابن خلدون كان على وعي ʪلحتمية التاريخية لنشوء الدولة وتغير أحوالها وانتقال الملك فيها و  ملكة القهر ويبلغ فيه الترف غايته..."

ن ما قبل الاĔيار أو Ĕاية الدولة. وهكذا يمكننا القول إإلى غيرها بعد اĔيارها، كما يتضح أن الحضارة حسب تصوره تشكل إحدى مراحل 
ابن خلدون كانت له نظرة استشرافية لهذا التحول، ويتجلى ذلك في حديثه عن الموجة الجديدة في الحضارة، تسمو على النشاط الزراعي، 

 جاء الوطن العربي الإسلامي. حاولتحيث تقوم على النشاط الصناعي. وبعد دراسة ابن خلدون ظهرت دراسات عديدة، في مختلف أر 
الاهتمام بمصطلحي الحضارة والثقافة، على أساس أĔما يعبران عن علم قديم جديد، علم جديد من حيث الاسم، حيث خصص لموضوعي 

فة، ثم إنه قديم من حيث االحضارة والثقافة حيز كبير ومهم في العلوم الاجتماعية، وهذا ما نتج عنه تخصيص علم قائم بذاته يعنى ʪلحضارة والثق
  الموضوع والتأليف، حيث يمكن للمرء أن يجد العديد من الدراسات والأبحاث التي ألفت حول موضوعي الثقافة والحضارة. 

  

  مفهوم الثقافة بين التصور العربي والتصور الغربي
  دراسة تحليلية مقارنة   

  د. وليد حاج علي  
  ʪحث متخصص في الأدب المقارن 

  



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 268 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  تصور محمد عابد الجابري -1

ثقفون. فأما النقطة الأولى الثقافة والفكر العربي، الثقافة والتراث ثم الثقافة والم :ينطلق الجابري في تصوره لمفهوم الثقافة من ثلاث نقط رئيسية
 الثقافة العربية وليس هو  الفكر العربي جزء أو عنصر فيف ،الجابري علاقة الفكر العربي ʪلثقافة العربية من زاوية علاقة الجزء ʪلكلفيها فيربط 

هذه العلاقة ليست الوحيدة، وذلك لأن النظر إلى الفكر والثقافة من زاوية الخاص والعام يمكن من كل الثقافة العربية. لكن الجابري يرى أن 
ملاحظة أن العلاقة بينهما ستتجه اتجاها آخر مغايرا: فما كان يمثل من قبل "الكل"، أي الثقافة، سيصبح هو "الخاص" الذي يتحدد به 

ذلك أن الذي يمنح الفكر العربي خصوصيته، أي كونه عربيا وليس أوروبيا أو  ،ل "الجزء""الفكر" الذي صار يمثل "العام"، بعد أن كان يمث
، إلى "العالمية". يضيف الجابري هي المخصصة للفكر. أما الفكر بطبيعته فهو ينزع إلى العمومية افالثقافة إذ ،صينيا، هو انتماؤه للثقافة العربية

ذات معنى، في حين أن عبارة الثقافة العالمية من العبارات الفارغة، بل المتناقضة. على أن عبارة ومن هنا كانت عبارة "الفكر العالمي عبارة 
 "الفكر العالمي" ستبقى عبارة مجردة وفارغة إذا استعملت هكذا ϵطلاق. ذلك لأنه ليس هناك "فكر عالمي" يعلو على جميع الثقافات، بل كل

صعيد العالمي بما يستعمله من وسائل تمكنه من الانتشار والاكتساح. ويخلص الجابري إلى أن كل ما هنالك هو فكر ينزع إلى الهيمنة على ال
ذلك يؤدي إلى تشكل علاقتين متباينتين ومختلفتين: كلية الثقافة وجزئية الفكر من جهة، وعمومية الفكر وخصوصية الثقافة من جهة أخرى. 

 ي بلد، مشروط ولا بد بصنفين من المعطيات: صنف يجعله جزءا من كل، ويتعلق الأمروهذا يعني حسب الجابري أن "مستقبل الفكر" فكر أ
ثقافة لهنا بمعطيات الثقافة التي ينتمي إليها والتي تطبعه بخصوصيتها، وصنف ينزع "يتنهي" به إلى العمومية ويدفعه إلى الانفلات من خصوصية ا

  2عالميا. ت التي ينشرها ويكسرها "الفكر العالمي"، أي فكر الثقافة التي تنزع إلى الهيمنةالتي ينتمي إليها، ويتعلق الأمر هذه المرة ʪلمعطيا

ن أن الاهتمام ينطلق في هذه النقطة من مشكل البعض الذين يزعمو  ، إذأما النقطة الثانية فتتمثل في ربط الجابري مفهوم الثقافة ʪلتراث
كد يرى أن هذا الموقف ينم عن عدم تقدير كاف للمشكل المطروح في الثقافة العربية. ويؤ ʪلتراث يكون على حساب الاهتمام ʪلحداثة، حيث 

 إعادة فيالجابري على أن ما يميز الثقافة العربية منذ عصر التدوين إلى اليوم هو أن "الحركة" داخلها لا تتجسم "تتكاثر" في إنتاج الجديد، بل 
و الفهم منذ القرن السابع إلى تقوقع واجترار فساد فيها حسب الجابري "الفهم التراثي للتراث"، وهعملية الإنتاج هذه  تحولتإنتاج القديم، وقد 

أما النقطة الثالثة فيذهب فيها الجابري إلى الحديث عن مفهوم الثقافة انطلاقا من تطرقه  لمفهوم المثقف، حيث  3الذي مازال سائدا إلى اليوم.
  يرى أن ʫريخ استعمال أو انتشار هذه المقولة في الخطاب العربي، قد لا يتجاوز نصف قرن من الزمان، وهي بصيغتها المعاصرة "المثقفون"،

التي لا يرجع ʫريخ استعمالها كاسم إلى أزيد من قرن، ولكن حمولتها الراهنة  intellectuelلمة الفرنسية  كلمة مولدة، إذ هي ترجمة للك
 ʮفكر /ʮلغو ʬا تسجل حدĔا العام، إلا أĔلاإنما تجد مرجعيتها في الفكر الفرنسي خاصة، حيث يؤكد الجابري أن الترجمة موفقة في مضمو 

الذي معناه العقل أو الفكر، ومن ثم فهو يدل، عندما يُستعمل وصفا  intellectمشتق من  intellectuelيخلو من مفارقة: فلفظ 
لشيء، على أن انتماء أو ارتباط هذا الشيء ʪلعقل كملكة للمعرفة، مثل قول نشاط عقلي أو فكري، أو ʪلروح، في مقابل المادة، كالقول 

لى الشخص الذي لديه "ميل قوي إلى شؤون الفكر، إلى شؤون الروح"، الشخص عو يحيل سما، فهامثلا: الحياة الروحية. أما عندما يستعمل 
للغة ا الذي تطغى لديه "الحياة الروحية أو الفكرية" على غيرها، ومن هنا Ϧتي عبارة "العمال الفكريون" في مقابل "العمال اليدويون". هذا في

لفظ  لىعلى الفكر أو الروح، بل عفهو لا يحيل  ،يضيف الجابري، intellectuelل الفرنسية، أما اللفظ العربي "مثقف" الذي وضع ترجمة 
الفرنسية التي تدل في معناها الحقيقي الأصلي على "فلاحة الأرض" وأيضا على مجموع العمليات  culture"الثقافة" الذي هو ترجمة لكلمة 

عقلية بواسطة ليفة. أما في معناها اĐازي فتدل أولا على تنمية بعض الملكات الالتي تمكن من استنبات النباʫت النافعة للإنسان والحيواʭت الأ
، نىتداريب وممارسات، كما تدل ʬنيا على مجموع المعارف المكتسبة التي تمكن من تنمية ملكة النقد والذوق والحكم، إذن فالمثقف، đذا المع

 تنمي فيه هذه الكلمة. وهذا المعنى حسب الجابري لا يتطابق مع مفهوم سيكون هو من اكتسب ʪلتدريب والتعلم جملة المعارف التي
intellectuel  الذي يدل على الشخص الذي يمتهن العمل الفكري. هذا من جهة، أما من جهة أخرى فلابد من الإشارة إلى أن لفظ

  ذق.ديم، وهو اسم مفعول من "ثقف" بمعنى ح"مثقف" في اللغة العربية المعاصرة لا نكاد نعثر له على أثر في الخطاب العربي الق



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 269 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

فظ ليه لفظ "مثقف" في الخطاب المعاصر ليس هو مفهوم الثقافة كما يفهم من هذا اللعويخلص الجابري إلى أن مفهوم الثقافة الذي يحيل 
  4في الخطاب العربي القديم، وليس هو مفهوم الثقافة بمعناها في اللغات الأوروبية والفرنسية بشكل خاص.

  تصور طـه عـبـد الـرحـمـان: -2

جملة القيم التي تتمسك đا الأمة، وتقُوم đا   ينطلق طه عبد الرحمان في تصوره للثقافة في العالم الإسلامي من مفهوم ثقافة الأمة، التي يعتبرها
يقارن الباحث بين ثقافة الواقع الكوني وثقافة الأمة المسلمة، حيث يعتبر الأولى (ثقافة الواقع الكوني) أĔا ثقافة   كل أعمال أبنائها وتصرفاēا.

ا ممنفصلة، بمعنى أن قيمها مقطوعة عن أصولها في عالم الآʮت، ʭهيك عن عالم الإيمان، ومنظور فيها على مقتضى النظر في عالم الظواهر. أ
مة المسلمة) فهي ثقافة متصلة، بمعنى أن قيمها موصولة بعالم الآʮت الذي يفتح للناظر فيها ʪب الإيمان، ويؤكد الباحث على الثانية (ثقافة الأ

ينتقل طه عبد الرحمان إلى الحديث عن مفهوم (صدام  5.أن الاختلاف بين الثقافتين بلغ أقصاه، إذ انفصال الأولى يضاد اتصال الثانية
ه الواقع الكوني عن مفهوم (صدام القيم) داخل الثقافة الغربية، حيث تقرر حفظ الفرع ونسيان الأصل. ويشير الباحث الثقافات) الذي نقل

 هإلى أن الواقع الكوني عندما امتلك الثقافة الغالبة وكانت فكرة (الصدام) من إبداعه جاعلا منها ذريعة لبسط سلطانه، فقد مارس قوة صدم
لإسلامية، مما أدى في Ĕاية المطاف إلى ترك الأمة الإسلامية قيمها الموصولة بعالم الآʮت وϦخذ ʪلانفصال عنها. وشدة عنفه على الثقافة ا

ʮلي) بر يرى طه عبد الرحمان أن عوامل الاستعمار الاستيطاني الأوروبي المتمثل في طوره الأخير في (العولمة) والذي يشهد ظهور الاستعمار (الإمو 
اهم في ظهور مفاسد ثقافية أو قيمية متفاحشة حرمت الأمة الإسلامية من الاختلاف الثقافي، حيث إن كل مفسدة هي الأمريكي، قد س

د سعبارة عن إحداث فصل بين القيم الثقافية وبين أصولها الإيمانية التي تجعل من الثقافة الإسلامية ثقافة متصلة. ويوضح الباحث أن المفا
  ي".الإسلامية أربعا كبرى، وهي: "الاستتباع الثقافي" و"التخريب الثاقفي" و"التنميط الثقافي" و"التلبيس الأخلاق الثقافية التي أصابت الأمة

  * الاسـتـتـبـاع الـثـقـافـي:

راد هو لميستخدم طه عبد الرحمان مفهوم الاستتباع الثقافي المتعارف عليه ʪسم "التثاقف"، هذا الأخير يعتبره الباحث إطلاقا فاسدا، لأن ا
إمداد إحدى الثقافتين للأخرى من غير أن يصح العكس، فتكون ʫبعة لها، في حين أن صيغة لفظ "التثاقف" في العربية تفيد أن الإمداد 

) وفي هذا الصدد يرى الباحث أن الإنسان الكوني (أي الإنسان الذي صنع الكونية الراهنة أو الواقع الكوني الثقافي حاصل من الجانبين معا.
قية استطاع في طوره الأوروبي أن يخضع الشعوب المسلمة لسياسات تربوية وتعليمية تعزز استيطانه وسلطانه، وتنال من القيم الإيمانية والأخلا

التي تحملها ثقافات هذه الشعوب والتي تبقي على صلتها بعالم الآʮت في الكون. ويؤكد الباحث على أن هذه السياسة ساهمت في طورها 
لكي، لا النظر الملكوتي. ويضيف طه عبد  فيول الأ

ُ
إنشاء نخُب من أبناء هذه الشعوب، أشُر ب أفرادها في قلوđم الثقافة القائمة على النظر الم

يد من في تخرج المز  جنبية، التي ساهمتالأبعثات الالرحمان أن (الإنسان الكوني) الأوروبي لم يكتف ϵنشاء نخب مثقفة منفصلة، بل أقام مدارس 
  ذوي الثقافة المنفصلة، بل تعدى الأمر إلى التصدي ʪلقوة عند الاقتضاء للمعارضين من دعاة الثقافة الوطنية المتصلة.

  * الـتـخـريـب الـثـقـافـي:

الإسلامية ة عمل على نسف قيم الثقاف-في طوريه الأوروبي والأمريكي-يذهب طه عبد الرحمان في هذه النقطة إلى أن (الإنسان الكوني) 
لى ع بكل الوسائل المتاحة لديه، ويذكر بعضا من هذه الأعمال التخريبية المتمثلة في التشكيك في الثوابت العقدية للدين الإسلامي، والتطاول

تضيات النقد قمقدساته بدعوى تحري النزاهة والموضوعية، وكذا الطعن في الحقائق التاريخية التي تعلقت ʪلحضارة الإسلامية، بدعوى التزام م
العلمي، إضافة إلى تشويه صورة المسلم في ميادين شتى.  ويذكر الباحث مظهرا آخر من مظاهر التخريب والمتمثل في التخويف من الإسلام 

بره تبشتى الصور، فهو "دين إرهاب" و"دين تطرف" ودين كراهية للغرب"، وأنه أضحى يهدد مصالح الدول الغربية في كل بقاع العالم، حيث اع
   6البعض العدو الثقافي للغرب، بل للواقع الكوني، ʪعتبار أن الدين عنصرا مهما في تكوين الحضارة وʪلأحرى الثقافة.



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 270 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  * التـنـمـيـط الـثـقـافـي:

ى ʪقي الأمم، ليرى طه عبد الرحمان أن (الإنسان الكوني) في طوره الأمريكي قد سعى بكل طاقاته إلى فرض رؤيته الخاصة ومعاييره الثقافية ع
افي قمساهما بذلك في تعميم نمطه الخاص في التفكير والسلوك، وذلك خدمة لهيمنته الثقافية في ظل هيمنته الاقتصادية، وبذلك يصبح النظام الث

نسانية من التنوع الثقافي العالمي الجديد عبارة عن الخصوصية الثقافية للأمريكان معمَّمة على غيرهم من أمم العالم، مما يفضي حتما إلى تجريد الإ
 والتعدد الحضاري اللذين تنبتي عليهما الخصوصيات التي تتميز đا هذه الأمم، وتستمد منها عناصر طاقتها ومعاني وجودها وأسباب عطائها.

ثقافة الواقع الكوني  من ويؤكد الباحث على أن التنميط الثقافي الذي يرُاد ʪلمسلمين يظل تنميطا شاذا، حيث إĔم يجُبرون على أن ϩخذوا
كل ما أنتجه   النهوض. ويضيف أن هذاʪلجزء الذي ليس هو السبيل إلى Ĕوضهم الحضاري، ويمُنعون من التزود ʪلجزء الذي قد يضمن لهم 

  المسلمون من علوم وتقنيات يتم تخريبه بكل الوسائل الممكنة، حتى الوصول إلى المبتغى. 

  * الـتـلـبـيـس الـثـقـافـي: 

ق: لايرى طه عبد الرحمان أن المبادئ الحداثية الثلاثة التي قام عليها الواقع الكوني في طوره الأوروبي تقطع صلتها ʪلأسباب الروحية للأخ
عتبار اأولاها، "مبدأ الاشتغال ʪلإنسان"، أي ترك كل اشتغال ƅʪ، والثاني "مبدأ التوسل ʪلعقل"، أي ترك كل توسل ʪلوحي، والثالث "مبدأ 
ويرى  الدنيا"، أي ترك اعتبار الآخرة، ومعلوم أن القيم الإيمانية العظمى الثلاثة: "الله" و"الوحي" و"الآخرة" هي مصادر الأخلاق للآدميين.
دعيه. ي الباحث أن هذا الواقع الكوني سيؤدي لا محالة إلى ظهور إنسان مادي دنيوي تتدهور معه الأخلاق بشكل لا يليق بمقام التمدن الذي

ويضيف أن ثورة الاتصالات ساهمت بقوة في التلبيس الأخلاقي في الواقع الكوني، حيث اقتحمت مختلف القنوات الفضائية والشبكات 
يخلص و ، مساهمة بذلك في خروجهم عن المرجعية الأخلاقية والروحية التي تستند إليها ثقافتهم ذات الاتصال. وعقولهم الاتصالية بيوت المسلمين

عبد الرحمان إلى أن العالم الإسلامي بوجود هذه المفاسد يعيش تصدعا ثقافيا، ولا يصح أن نطلق عليه تخلفا ثقافيا، لأن الثقافة، على  طه
هو حال الازدواج  ،يضيف الباحث ،خلاف الحضارة، لا يحسم في الحكم عليها، سواء ʪلتقدم أم التخلف. والشاهد على هذا التصدع الثقافي

ني منه العالم الإسلامي مثل: "الازدواج بين ثقافة المستعمر وثقافة الأصل" و"الازدواج بين الحداثة والأصالة" و"الازدواج بين الذات الذي يعا
  ي".لعالماوالغير" و"الازدواج بين الإسلام والغرب" و"الازدواج بين الماضي والحاضر" و"الازدواج بين الثابت والمتحول" و"الازدواج بين القومي و 

يؤكد طه عبد الرحمان أنه للخروج من وضع التصدع الثقافي الذي يعرفه العالم الإسلامي، لابد من وضع مفهوم جديد للثقافة يكون قادرا 
غي على رفع المضار الثقافية المختلفة التي أضحت تواجهه بين استتباع وتخريب وتنميط وتلبيس، ويضيف الباحث أن مفهوم الثقافة الجديد ينب

 فيكون مفهوما تغييرʮ لا تجميدʮ، عمليا لا نظرʮ، وجماعيا لا فردʮ. وفي هذا الباب يطرح طه عبد الرحمان مجموعة من التساؤلات، الهد أن
  منها إيجاد تعريف دقيق لمفهوم الثقافة قادر على رفع مظاهر التصدع الثقافي الذي يعيشه العالم الإسلامي:

  لتعبئة الضرورية لرفع مظاهر التصدع الثقافي في العالم الإسلامي؟أي تعاريف الثقافة أوفى بغرض ا -1

 هل تكون الثقافة في اĐتمعات الإسلامية هي جملة من المعارف والذكرʮت أو تكون جملة من القيم والمعايير؟ -2

 وهل تكون مضموʭ شاملا أو تكون منهاجا مفصلا؟ -3

أو -يرد الشبهات ويبطل الاēامات أو تكون منهاجا بنائيا -أو جهادʮ-وإذا جاز أن تكون منهاجا، فهل تكون منهاجا دفاعيا  -4
ʮلمقترحات؟-اجتهادʪ تيϩيضع الحلول و 

 ثم هل ينبغي أن تتقصد إطلاق العنان لقوى الإبداع وأسباب الابتكار؟ -5

  7ابه؟ ل على اكتسوهل يجب أن ēدف إلى تثبيت هوية الأمة في شكلها الموروث أو إلى الانتقال đا إلى شكل آخر تعم -6



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 271 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

وبعد كل ما جاء من تصورات ورؤى حول مفهوم الثقافة الإسلامية، وما تعانيه من مشاكل التصدع الثقافي، بفعل المفاسد الثقافية الأربع، 
ة والسلوكية داخل ييخلص طه عبد الرحمان إلى أن " الثقافة هي جملة القيم التي تقُوم الاعوجاجات الفكر و وصولا إلى طرح أسئلة متنوعة ودقيقة، 

الأمة على الوجه الذي يجدد اتصال الفكر والسلوك ϥسباب هذه القيم في عالم الآʮت، وʪلقدر الذي يمكن هذه الأمة من استرجاع قدرēا 
   8على الإصلاح والإبداع، طلبا لتنمية الإنسان والارتقاء به في مراتب الكمال العقلي والخلقي"

  تصور محمد سعدي: -3

  ":ةيبرز سعدي وجهة نظره حول مفهوم الثقافة انطلاقا من مفهوم الهوية، حيث قدم مقاربتين ممكنتين لتحديد هذين المفهومين "الهوية الثقافي 

ʪعتبار  فأما المقاربة الأولى فتنطلق من مفهوم جوهراني وتتسم ʪلانغلاق والضيق والمثالية، فهي تؤمن بصفاء الثقافات وعزلها واكتفائها الذاتي
ذا تصبح لها هويتها الخالدة التي تمتلك طبائعا وخصائصا جوهرية. وđ ،فإن كل حضارة هي منفردة بذاēا من ثمةأن لها ماهية خالصة ʬبتة. و 

  الهوية الحضارية حقيقة وكينونة Ĕائية تشكل روحا وجوهرا استعلائيا.

وية ʪرتباطها امل مع الحضارة كصيرورة وإنشاء مستمرين لا Ĕائيين، بحيث تتشكل الهأما المقاربة الثانية فتنطلق من مفهوم ʫريخي مفتوح يتع
   9مع تحولات الزمن والمكان وتتفاعل وتتداخل مع ʪقي الثقافات الأخرى.

ريخ مستمر ʫويرى سعدي أن هذه المقاربة ترفض أطروحة الطبائع والخصائص والجواهر الثابتة للحضارات، حيث يعتبر أن الهوية هي حصيلة 
ار أن المفاهيم مثل "الكتل الثقافية"، و"الحضارات المتجانسة"، و"الفرادة الثقافية" ما هي إلا أفك أيضامن التفاعل والتعقد والتعدد، ويضيف 

  وهمية وظفت وتوظف لأغراض سياسية وإيديولوجية. 

 ختلف تشنجاته،فاضة الثقافات المحيطة وازدʮد الحنين إلى الماضي بمينتقل سعدي إلى الحديث عن المد الجارف للعولمة الثقافية ودورها في انت
أدى إلى أزمة هوية الإنسان العالمي من حيث مرجعياته الفلسفية والثقافية في ظل خلخلة أصول الهوية والحقائق المطلقة، فاحتد  الأمر الذي

    10واتنا؟ من نتميز؟ وما مصير ذ عنو التساؤل حسب الكاتب حول: من أʭ؟ من نحن؟ 

يذهب سعدي إلى استعمال مصطلح اشتقاقي آخر أكثر عمقا من الهوية الثقافية، وهو مصطلح "الثقافوية" وذلك لإبراز أن أطروحة صدام 
يرى سعدي أن مفهوم الثقافوية مقترب فكري ينتمي في أصوله الأولى  الحضارات للمفكر الأمريكي "هتنتغتون"، هي أطروحة ثقافوية، حيث

و يضيف سعدي أن  11مجال الإثنولوجيا والأنتروبولوجيا الثقافية التي اعتبرت اĐال الثقافي كأساس لتحديد نظام القيم داخل اĐتمع.إلى 
 هاوحاضر  هافي ماضي فان الثقافة هي العنصر الحاسم من ثمةو  ،المقترب الثقافوي يعتبر الثقافة هي مقياس ومحدد للظواهر الاجتماعية الإنسانية

وورف" -أو الكتل البشرية التي تجمع بينها أواصر ثقافية مشتركة، ويشير الكاتب في هذا الصدد إلى أن فرضية "سابير هاستقبلوم
Hypothèse Sapir-Worf   ثير كبير في انتشار المقترب الثقافوي في الوسط الفكري الأمريكي خلال الخمسينيات والستينياتϦ كان لها

سعدي أن مفاد هذه الفرضية أن البشر يعيشون حسب ثقافتهم في عوالم ذهنية متمايزة بعضها عن بعض،  من القرن العشرين، ويضيف
  ويتجسد ذلك في اختلاف اللغات التي يتحدث đا كل شعب. 

  ويرى الكاتب أن الثقافوية ترتكز في إطارها العام على مجموعة من المنطلقات المفاهيمية الفكرية أهمها:

ويخلص الكاتب إلى انه أمام خياري الصدام بين الثقافات والاكتساح  التماسك الثقافي.-المنطقة الثقافية-النسبية الثقافية. -ة. الحتمية الثقافي-
ن  عالجامح للعولمة، ينبغي البحث عن ابتكار كونية أكثر إنسانية وتحديد استراتيجيات جديدة للعولمة تخدم مصالح وقيم شعوب العالم، بعيدا 

رة وتدبير حاجة إلى إيكولوجيا ثقافية للحفاظ على البيئة الثقافية للشعوب، ولإدافي ثقافي أو Ϧحيد تعسفي. ويرى سعدي أننا  كل انكماش



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 272 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

لحاضر امختلف المواقف الصراعية، ولتحويل الثقافة إلى محرك فعال للتنمية وانفتاح الشخصية الإنسانية، يجب خلق أخلاقية التواصل بين الماضي و 
   12بل، بحيث تتفاعل تجارب الماضي مع هموم الحاضر ويتحرر الحاضر من أʭنيته الضيقة ليفتح آفاقا للتفكير في حقوق الأجيال المقبلة.والمستق

ويؤكد سعدي على أن منطق الحياة في العالم المعاصر يفترض التعدد والاختلاف في الرؤى والأفكار، ولا يمكن محو الاختلافات بمنطق 
عسفية، حيث إن الحاجة أصبحت ملحة لإعادة النظر في مفهوم الهوية كمعطى قبلي حتمي ومكتمل يحدد الصيرورة الإنسانية، التبسيطات الت

  فتحة على مرجعيات وفضاءات متعددة، فهي نتاج وحصيلة الفعل الإنساني والإرادة الإنسانية وما يرتبط đا من تفاعلات وتحولات.نبل إĔا م

  نبي:بن اتصور مالك   -4

بن نبي أن الثقافة لا تضم في مفهومها الأفكار فحسب، وإنما تضم أشياء أعم من ذلك كثيرا، تخص أسلوب الحياة في مجتمع ايرى مالك 
معين من ʭحية، كما تخص السلوك الاجتماعي الذي يطبع تصرفات الفرد من ʭحية أخرى. ويضيف أيضا أن تنظيم اĐتمع وحياته وحركته، 

خموده وركوده، كل هذه الأمور ذات علاقة وظيفية بنظام الأفكار المنتشرة في ذلك اĐتمع، فإذا ما تغير هذا النظام بطريقة أو بل فوضاه و 
زءا هاما من بن نبي على أن الأفكار تكون في مجموعها جاϥخرى فإن جميع الخصائص الاجتماعية الأخرى تتعداه في الاتجاه نفسه. ويؤكد 

مجتمع معين، كما أن مختلف مراحل تطوره هي في الحقيقة أشكال متنوعة لحركة تطوره الفكري، فإذا ما كانت إحدى هذه  أدوات التطور في
 لالمراحل تنطبق على ما يسمى ʪلنهضة، فإن معنى هذا أن اĐتمع في هذه المرحلة يتمتع بنظام رائع من الأفكار، وإن هذا النظام يتيح لك

  ة حلا مناسبا.    مشكلة من مشاكله الحيوي

بن نبي أن هناك جانبا آخر لأهمية الأفكار في العالم الحديث، حيث يقول أن العلاقات بين الأمم والشعوب في القرن التاسع عشر  ايبين 
سب حكانت علاقات قوة، وكان مركز الأمة يقدر بعدد مصانعها ومدافعها وأساطيلها البحرية ورصيدها من الذهب. ولكن القرن العشرين 

ا البلدان في الإعلاء من الفكرة ʪعتبارها قيمة قومية ودولية. هذا التطور لم تشعر به كثير  يتمثل بن نبي قد سجل في هذا الصدد تطورا معلوما،ا
بن ايعطي  ).ءالمتخلفة، لأن عقدة تخلفها ذاēا قد نصبت في طريقها ضرʪ من الغرام السقيم بمقاييس القوة، أي المقاييس القائمة على (الأشيا

مثالا على ذلك، حيث يقول أن الرجل الذي يعيش في بلد متخلف يلاحظ دون ريب تخلفه ʪلنسبة للرجل الذي يعيش في بلد متقدم،  نبي
بن اوهو يلاحظ شيئا فشيئا أن الذي يفصل ما بين الشعوب ليس هو المسافات الجغرافية، وإنما هي مسافات ذات طبيعة أخرى. ويضيف 

لمسلم بسبب عقدة تخلفه يرد هذه المسافة إلى نطاق (الأشياء)، أو بتعبير آخر يرى أن تخلفه متمثل في نقص ما لديه من مدافع نبي أن ا
بن نبي أنه ينبغي على المسلم أن يرد تخلفه إلى مستوى الأفكار لا إلى مستوى الأشياء، لأن تطور العالم الجديد ايؤكد  13وطائرات ومصارف.

  اعتمادا على المقاييس الفكرية.دائما يتركز 

بن نبي مشكلة الثقافة في العالم العربي والإسلامي بجوانب أخرى إضافة إلى ما سلف ذكره، وهذا ما أدى به إلى تحليل مشكلة الثقافة ايربط 
ؤالين وغيرهما فقد ين السمن أين جاءت كلمة ثقافة؟ ومنذ متى استخدمت في اللغة العربية؟ للإجابة عن هذ :تحليلا نفسيا، حيث يتساءل

ثقافة لم يكن له أثر لا في ليستنتج أن مفهوم ال  على بعض القواميس العربية القديمة والحديثة، وعلى بعض التعاريف المختلفة،نبيبن ااعتمد 
ة في ʫريخ هذه لثقافبن بني عن سبب غياب مفهوم ااالعصر الأموي والعباسي، ولا في لغة ابن خلدون، وهذا ما طرح علامة استفهام لدى 

ة بن نبي هذه المشكلة إلى ما جرت عليه البلاد العربية والإسلامية في تحديد معاني الأشياء بصفاالحقبة، رغم أĔا عرفت قمة ازدهارها.  يرجع 
  14عامة، ويرى أنه من الواجب العودة إلى العناصر النفسية والاجتماعية للمشكلة.

مكتوبة بحروف لاتينية، وهذا مرده إلى أن الكلمة  cultureة حول كلمة (ثقافة) Ϧتي دائما مقرونة بكلمة بن نبي أن الكتاʪت الحديثايرى 
نبي جديدة، كانت ثمرة من ثمار  بنالم تكتسب بعد في العربية قوة التحديد، التي ينبغي أن تتوافر لكل علم على المفهوم. فكلمة ثقافة حسب 

لكن في المقابل  15انبثاق مجموعة من الأعمال الأدبية في الفن والأدب والفكر. السادس عشر القرن عصر النهضة، عندما شهدت أوروʪ في
يرى أن فكرة  في إقناع المنطق الجديد، مما أدى إلى نشوء تيار جديد يابن نبي أن التعريف التاريخي الذي خلفه عصر النهضة لم يعد كافايرى 



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 273 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ائح الفكر الكلاسيكي من أعمال أدبية، ليضم في رحابته واقعا اجتماعيا يتجاوز هو أيضا حدود أوروʪ تجاوز معناها ما أنتجته قر ي(الثقافة) 
ليحمل بصورة عامة طابع العبقرية الإنسانية، فهذا هو العصر الذي اكتشفت فيه أوروʪ عامة، وألمانيا خاصة، ثقافات آسيا على يد كل من 

ري، الذي أدى قد رحب بتأثير التوسع الاستعما التاسع عشرال البحث الاجتماعي في القرن بن نبي إلى أن مجا(شبنهور ونيتشه). يذهب 
ر كبدوره إلى اتساع مفهوم "الثقافة" جغرافيا واجتماعيا، إلى أن ظفر بدراسات (ليفي بريل) عن ثقافات اĐتمعات البدائية. وهكذا وصل الف

  16إلى التساؤل: ما هي الثقافة؟

وم كانت هناك طرق مختلفة ومناهج متخالفة، فجاءت وجهات النظر مختلفة أيضا لاختلاف النزعات مُترجمة أحياʭ عن ولتحديد هذا المفه
  اتجاهات سياسية. 

ن) والمدرسة بن نبي بمدرستين مختلفتين: المدرسة الغربية المتمثلة في رأي كل من (وليام أوجبرن) و(رالف لنتو اولتبيان تلك الاختلافات يستدل 
  اركسية المتمثلة في رأي كل من (ف.كونستا نيتنوف) و(ماوتسي تونغ).الم

بن نبي أن الآراء المختلفة التي ركز عليها في تصوره مهمة، إلا أĔا لا تمثل حلا لمشكلة الثقافة، حيث إن للمشكلات الاجتماعية ايرى 
استدل  مرحلة أخرى. معينة من ʫريخه، قد تنعدم فائدته تماما ʪلنسبة له فينوعيتها التاريخية، وهذا ما يعني أن ما يصلح Đتمع معين في مرحلة 

بن نبي في فكرته تلك بما ذهب إليه (ماوتسي تونغ) حين قال: " ورب شيء جديد في مرحلة ʫريخية معينة يصبح قديما في مرحلة ʫريخية 
ورة أو ϥخرى بن نبي إلى أن تعريف الثقافة بصادرسة الماركسية يذهب بعد الاستناد على آراء وتصورات كل من المدرسة الغربية والمو  .أخرى"

ورة "ما هي كليهما في ص  الباحثين مكتمل ضمنا في فكر عالم الاجتماع الأمريكي أو في فكر الكاتب الماركسي، والسؤال الذي يرد أمام
ريخي معين، أو موجود قع اجتماعي معين موجود ʪلفعل في نطاق ʫالثقافة؟" ϩخذ لديه الاتجاه نفسه والمعنى نفسه، فهي تتصل لديهما بفهم وا

معنى آخر مختلفا  بن نبي، فإنه ϩخذافي حيز القوة في نطاق فكري معين أيضا. أما إذا وضع هذا السؤال في العالم العربي والإسلامي يضيف 
 في هذا الباب:" وغني بن نبياشكلة مختلف تماما، حيث يقول تمام الاختلاف، إذ هو يتصل بخلق واقع اجتماعي معين لم يوجد بعد، فوضع الم

 عن البيان أن حلا يجعل من عالم الأشياء هيكل البناء الثقافي، لا يمكن تطبيقه في البلاد العربية والإسلامية، حيث لم تمتلك بعد (عالم
   17الأشياء).

أما الاتجاه  3الاتجاه الاجتماعي،  2الاتجاه النفسي، 1ثة اتجاهات: بن نبي إلى أن تعريف الثقافة يجب النظر إليه كمشكلة من ثلااويخلص 
بن نبي أن الثقافة هي مجموعة من الصفات الخلقية والقيم اوهكذا يستخلص  18الثالث فيتمثل في طريقة صياغة العلاقة التربوية بينهما.

د فيه، فهي على هذا تي تربط سلوكه ϥسلوب الحياة في الوسط الذي ولوتصبح لا شعورʮ العلاقة ال ،الاجتماعية، التي تؤثر في الفرد منذ ولادته
  المحيط الذي يشكل فيه الفرد طباعه وشخصيته. ،التعريف

هذا التعريف الشامل للثقافة هو الذي يحدد مفهومها، فهي المحيط الذي يعكس حضارة معينة، والذي يتحرك في نطاقه الإنسان المتحضر. 
يضع بين دفتيه فلسفة الإنسان وفلسفة الجماعة، أي مقومات الإنسان ومقومات اĐتمع، مع الأخذ في الاعتبار  وهكذا فإن هذا التعريف

   19ا في كيان واحد، تحدثه عملية التركيب التي تجريها الشرارة الروحية عندما يؤذن فجر إحدى الحضارات.هضرورة انسجام هذه المقومات جميع

تلك الكتلة نفسها بما تتضمنه من عادات متجانسة، وعبقرʮت متقاربة وتقاليد متكاملة، وأذواق متناسبة بن نبي هي اإذن فالثقافة حسب 
 ةوعواطف متشاđة، وبعبارة جامعة، هي كل ما يعطي الحضارة سمتها الخاصة ويحدد قطبيها: من عقلية ابن خلدون، وروحانية الغزالي، أو عقلي

  20عنى الثقافة في التاريخ.ديكارت وروحانية جان دارك، هذا هو م

  

  



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 274 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  التصور الغربي  

  البريطانيون والأمريكانيون  -أولا

Edward Burnett Tylor1-   يلورإʫ دوارد        

فيه  قاطعتكان ي وهذا ما، للثقافة ومفهوما لها اانثروبولوجي اأول من وضع تعريف 1917-1832دوارد ʫيلور إبريطاني النثروبولوجي يعتبر الأ
من تماثلات بين  لإنسانية والتي كانت تفسر ما يلاحظالنفسية ل شك في الوحدةلم يكن يفي عصره. مع النظرʮت التطورية التي كانت سائدة 

 لبدائيةالثقافة ا هتابكمجتمعات شديدة التباين، فالفكر البشري ʪلنسبة لتايلور يشتغل في ظروف متماثلة وبطريقة متشاđة أينما كان. وقد كان ل
من  طور الثقافةالمنهج المقارن لدراسة ت ʫيلور وضع بذاته، كما كعلم مستقل  الإثنولوجيا س علميسϦ الأثر الكبير في 1871الذي نشر سنة

 خلال تساؤلاته عن أصول الثقافة وعن آليات تطورها.

كل ن والعادات و و رفة والمعتقدات والفن والأخلاق والقان" الكل المركب الذي يشمل المعĔϥما  الثقافةʫيلور مفهومي الحضارة و  يعرف   
ن الإنسان ليس معزولا أ يرى دنيس كوش لهذا التعريف "، وطبقافي اĐتمع اعضو  بوصفه التي يكتسبها الإنسان الأخرى والعادات القدرات

تعتبر  ومن هنا ،وبصورة شعورية وغير شعورية وبدون أن يطلب ذلك ،بصورة مباشرة وغير مباشرةتأثر بمحيطه يو عن اĐتمع الذي يعيش فيه 
 .21الثقافة مكتسبة لدى الفرد ومن ثم الجماعة

Franz Boas          2   فرانز بواس-  

يات درس الفيزʮء والرʮض ، أحد مبدعي علم الإثنوغرافيا،من أسرة يهودية ألمانية ، المنحدر1942-1858بواس  الأنثروبولوجي فرانز يعتبر
. وقد  ى المنهج الإحصائيعل في ذلك معتمدا ،دراسته الميدانية للأجناس والأعراف البشرية في شمال أمريكا أبدو  .الانثروبولوجيا والجفرافيا ثم

لتفكير في قضية ا لىع هأعمالفي جل  بواس . لقد ركزنثروبولوجيا الثقافية في شمال أمريكاالأكانت لدراساته المختلفة الأثر الكبير على 
وبما أنه  عرقي.الختلاف لااثقافي وليس الختلاف الا يتمثل فيالبشرية  موعاتفهو يعتبر أن الاختلاف الأساسي القائم بين اĐ الاختلاف.

لك الفترة مفهوماً رئيسياً تاهتمامه على تفكيك ما كان يشكل في  حيث انصب، ىكبر   عناية درس الأنثروبولوجيا الفيزʮئية فقد أولى هذا الفرع
البشري ” العرق“أن مفهوم  الإحصائي،  ، ʪلاعتماد على المنهج1910سنة  ته التي قدمهادراسفي  يرى بواس 22".العرق"وهو مفهوم 

 رقية ʬبتة.عالمزعومة ليست ʬبتة، وليس هناك صفات  الأعراقويضيف أن  ما هو إلا مفهوم ضعيف لا يصمد أمام الواقع. المزعوم علمياً،
عات البشرية، على الصعيد و موخاصية اĐ .الوسطيةإلى ما يسمى بمنهج المعدلات  تم اللجوءيستحيل تعريف عرق ما بدقة حتى لو  من ثمةو 

 23ية.شر الب اĐموعاتراثة علم و  في التي لحقتهكتشافات الا  استبق بواسومن هذه الاستنتاجات  الفيزʮئي، هي مرونتها وتغيرها واختلاطها.
رة وجود علاقة بين السمات فك، الذي يؤكد على مفهوم العرقتمثلة في كانت مهيمنة في عصره والم  التي  الفكرةاهتم بواس بتوضيح عبث  لقد 

أن يرى  حيث ،بيان تنوع البشريةتمفهوم الثقافة الذي كان يبدو له الأصلح ل "بواس" هذه الفكرة اعتمد ضحدول الفيزʮئية والسمات العقلية. 
 ب وليس غريزʮ.اختلاف مكتس من ثمةوهو ، ي اختلاف طبيعي (بيولوجي) بين البدائيين والمتحضرين إلا الاختلاف الثقافيلا وجود لأ

منهج ك من خلال ، وذلنصب عينيه هدف دراسة الثقافات وليس الثقافة "بواس"وخلافا لتايلور الذي أخذ عنه تعريفه للثقافة، وضع 
حتى   ل شيء،ن دراسة ثقافة معينة يجب أن تقوم على تدوين ك، حيث يرى أنه علم الملاحظة المباشرةϥ ثنولوجياعلم الإ عرفن يوكا استقرائي.

إقامة طويلة بين السكان أن يقيم بنفسه و   لغتها يتعلم ، عليه أنداالتعرف على ثقافة ما وفهمها جي ثنولوجيافإذا أراد عالم الإ تفاصيل التفاصيل.
ب مراعاته في ا يجمنهجي دأمب، حيث يعتبرها لنسبية الثقافيةلʪلمفهوم الأنثروبولوجي  " كذلكبواسوقد اهتم " .ختار دراسة ثقافتهمالذين ا

ʪلحيطة  كد على الأخذويؤ  دون مقارنتها قبل الأوان بثقافات أخرى.و بدراسة تلك الثقافة دون أفكار مسبقة  يوصي حيثدراسة ثقافة معينة، 
ة في حد ذاēا من شأĔا ن المعاينة المنهجية لمنظومة ثقافيأ ضيفوي ،كل منظومة ثقافية  ات التي تتضمهالتعقيد، رغم الصبر في البحثوالحذر وا

نظرا لأصله و  إضافة إلى أن بواس يعتبر النسبية الثقافية مبدأ منهجيا، فإĔا تتضمن أيضا مفهوما نسبيا للثقافة.و  24.أن تقضي على تعقيدها



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 275 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

تمثل  و  ،يرى أن كل ثقافة هي ثقافة وحيدة ونوعية حيثالألماني للثقافة،  الذاتيالألماني ودراسته في الجامعات الألمانية فقد كان متأثرا ʪلمفهوم 
وب هو هذا الأسلو  أيضا وغير ذلك. والفن عاداتيتضح من خلال اللغة والمعتقدات وال đا، الذي اصا الخكل ثقافة لها أسلوđ. فكلا فريدا

 فضيبستمولوجي تيإ أوكمبد منهجيعلاقة وطيدة بين النسبية الثقافية كمبدأ  أن هناكلا شك  كل ثقافة ويؤثر على سلوك الأفراد.  يزروح يم
عتبار هذا اواختيار منهج الملاحظة المستمر والمنتظم والبعيد عن الأحكام المسبقة لكيان ثقافي محدد يؤدي تدريجياً إلى  إلى مفهوم نسبي للثقافة.

 .الكيان كياʭً مستقلا

سامح إزاء الثقافات نادي ʪلاحترام والتتقيمة كل ثقافة و  أخلاقياً، تؤكدمبدأ  أيضاً  أن تكونالنسبية الثقافية يمكن أن  لىإبواس يخلص و 
 ًʭدي تكان  كلمافيجب احترامها وحمايتها   ،المختلفة.وطالما أن كل ثقافة تعبر بشكل خاص عن كون الإنسان إنساē 25د.موضع  

 A. L Kroeber + Clyde Kluckhohnتصور أ. ل. كروبر وكلايد كلوكون          -3

) إلى الإتيان بمائة وأربعة وستين تعريفا، يتراوح 1952يذهب كل من كروبر وكلوكون في كتاđما "الثقافة: مراجعة نقدية للمفاهيم والتعاريف (
ا العقل"، إلى "التركيب المنطقي"، إلى "آلية الدفاع النفسية"، وما إلى ذلك. إلا أن التعريف المفضل عندهم بين "السلوك المثقف" و "الأفكار في

 روعند كثير من الدارسين في هذا الحقل، هو أن الثقافة عملية تجريدية، وبعبارة أكثر تحديدا تجريد مستخلص من السلوك. ويؤكد كل من كروب
ريد ʪلقول ϥنه لو كانت الثقافة نفسها سلوكا، لكانت بما هي كذلك موضوعا لعلم النفس، وبذلك استنتج وكلوكون على أن الثقافة هي تج

  26أن الثقافة هي تجريد مأخوذ من السلوك الملموس، ولكنها ليست سلوكا بذاēا.

 Bronislaw Malinowfskiتصور  برونيسلاف مالينوفسكي        -4

رى ليزي (البولوني الأصل) "مالينوفسكي" أية محاولة لكتابة ʫريخ الثقافات ذات التقاليد الشفهية، حيث ييعارض عالم الأنثروبولوجيا الإنج
لا  هوجوب الاقتصار على الملاحظة المباشرة للثقافات في وضعها القائم، من دون محاولة العودة إلى أصولها، إذ إن ذلك يمثل تتبعا واهما لأن

وينتقد "مالينوفسكي" تبرير الواقع الثقافي الذي تنتهي إليه بعض أبحاث التيار الانتشاري المتسمة بمقاربة  يه.يحتمل إقامة الحجة العلمية عل
 متحيزة للظواهر الثقافية التي تختزل في سمات تجُمع وتوصف لذاēا، دون قدرة دائمة على فهم موقعها في نسق شامل. ويؤكد على أن الجدير

السمة أو تلك موجودة هنا أو هناك بل تؤدي، ضمن كلية ثقافية ما، وظيفة محددة. وبما أن كل ثقافة تشكل ʪلاعتبار ليس أن تكون هذه 
نسقا مترابط العناصر فمن غير الوارد دراستها منفصلة، ويضيف "مالينوفسكي" أنه في كل ثقافة تؤدي كل عادة وكل شيء وكل فكرة وكل 

يل  تمثل جزءا من الكلية العضوية غير قابل للتعويض. ويذهب "مالينوفسكي" إلى أنه يجب تحلمعتقد وظيفة حيوية ما، وتضطلع بمهمة ما، و 
فتة إلى تكل ثقافة من منظور تزامني، انطلاقا من معطياēا المعاصرة لا غير. ويقترح لمواجهة التطورية المنصرفة إلى المستقبل وللانتشارية المل

هو المقطع الزمني الوحيد الذي يمكن لعالم الأنثروبولوجيا أن يدرس خلاله اĐتمعات الإنسانية  الماضي، الوظيفة المركزة على الحاضر الذي
موضوعيا. ويؤكد أيضا على أن كل ثقافة تشكل كلا متجانسا، حيث إن كل عناصر نسق ثقافي يتناغم بعضها مع البعض، وهو ما يجعل كل 

 ى إلى الحفاظ على نفسها، مساوية لذاēا. ويقلل "مالينوفسكي" من شأن التوجهاتنسق متوازʭ ووظيفيا وهذا ما يفسر أن كل ثقافة تسع
الوظيفية  ةالداخلية إلى التغيير في كل ثقافة، إذ التغير الثقافي ʪلنسبة إليه يرد أساسا من الخارج عبر التماس الثقافي. ويرى أن تفسير الخاصي

قافة ما هي أساس نظرية علمية في الثقافة. ويضيف أيضا أن وظيفة العناصر المكونة لث لمختلف الثقافات ينبني على نظرية "الحاجات" التي
تتمثل في تلبية الحاجات الأساسية للإنسان. وبنظريته هذه يكون "مالينوفسكي" قد استعار نموذجه من العلوم الطبيعية، مذكرا أن البشر 

(الغذاء، التكاثر، حماية النفس، ...) تتحدد من خلال إحساس الفرد، حيث تمثل  يكوّنون نوعا حيوانيا. ويخلص إلى أن الضرورات الجسمانية
  27الثقافة الإجابة عن هذه الضرورات الطبيعية.

  



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 276 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

       Ruth Benedictتصور روث بينيدكت   -5

، أي đيئة معينة، ϥسلوب ما، بنوع من النموذج. وتضيف أن كل ثقافة هي Patternترى "روث بينيدكت" أن كل ثقافة تتميز بما تسميه 
 هثقافة منسجمة لأĔا تتناسب مع الأهداف التي تنشُد والمتصلة ʪختياراēا ضمن تشكيلة الاختيارات الثقافية الممكنة. والثقافة تنشد هذ

ة đا. وتؤكد وية التي تصوغ تصرفاēم في تطابق مع القيم السائدة الخاصالأهداف من دون علم الأفراد ولكن من خلالهم، بفضل المؤسسات الترب
"روث بينيدكت" على أن ما يحدد الثقافة هو وجود هذه السمة أو تلك أو مركب السمات الثقافية هذا أو ذاك، أو غياđما، بل توجهها 

   28في الفكر والعمل. Patternالشامل صوب هذا الاتجاه أو ذاك، أي ما لها من 

 T. S. Eliot 6-  تصور تي. إس. إليوت  

يرى إليوت أن الثقافة أسلوب حياة عشيرة بذاēا، فهي الأسلوب الشامل للحياة، حياة عشيرة ما من المهد إلى اللحد، من الصباح إلى 
امل ليست هي  الثقافة التي تشغل وعينا ʪلكالمساء، وحتى في الأحلام، وهنا نجد دورا مهما للاشعور أو الخلفية اللاشعورية، كما يفيد هذا أن 

ة يكل الثقافة. ويتبنى إليوت رؤية خاصة بشأن مشكلة الثقافة العليا، حيث لا يختار ϥسلوب نخبوي مناصرا الثقافة العليا. ويقر بحسم أن أ
لا يعني على الإطلاق  كة بين النخبة والجماهيرثقافة للأقلية لن تبقى ما لم تمتد لها براعم في الحياة العامة. ويذهب إلى أن نشوء ثقافة مشتر 

افة قثقافة قائمة على المساواة بين عناصرها، وذلك لاختلاف مستوʮت الوعي بين الأقلية والجماهير، وهكذا توزع المعنيان المحورʮن لكلمة ث
ة بمعناها ة بشكل خاص، بينما الثقافعلى الصعيد الاجتماعي. ويخلص إليوت إلى أن الثقافة هيكل عمل فني وفكري حكر على النخب
       29الأنثروبولوجي تنتمي للعامة، ويشير إلى أن هذين الشكلين للثقافة يتهاجنان، فالثقافة العليا أداة إثراء.

 Leslie Whiteتصور ليزي وايت                             -7

 بوصفها مجرد "تجريد"، وهذا ما حاول "ليزي وايت" الإجابة عنه في خلصت العديد من الأبحاث إلى إʬرة تساؤلات حول حقيقة الثقافة
)، حيث يرى أن القضية ليست في ما إذا كانت الثقافة شيئا حقيقيا أو مادʮ، بل القضية كل القضية هي في 1959مقالته "مفهوم الثقافة (

لوك، وعندما في سياق علاقتها ʪلكائن الإنساني، فهي تؤلف الس السياق الذي يجري فيه التأويل العلمي، فعندما ينُظر إلى الأشياء والأحداث
ينظر إليها ليس من خلال علاقاēا بعضها ببعض، فهي تصبح ثقافة. وهذا التمييز ذاته طبقه علماء اللغة على الكلمات على مدى سنين 

صادرة عن فاعل، فهي تُصنف في خانة السلوك، طويلة: عندما ننظر إلى الكلمات من خلال علاقتها ʪلإنسان، أي من حيث إĔا أفعال 
وعندما ينُظر إليها من خلال علاقاēا ببعضها، حيث نرى المعجم والصرف والنحو وما إلى هنالك، فهي تصبح لغة، وđذا لا تكون موضوعا 

الأحداث التي رسون على أنواع من الأشياء و للدراسة النفسية بل للدراسة اللغوية. ومن هنا يمكننا القول إن الثقافة هي الاسم الذي يطلقه الدا
  30تعتمد على الترميز، أي على النطق والكلام، والتي ينُظر إليها في سياق يتجاوز ما هو بشري.

        Raymond Williamsتصور رايموند وليامز       -8

ة تمثل في الوعي، إĔا منفتحة النهاية. ويرى أن الثقافيذهب "رايموند وليامز" إلى أن أية ثقافة لا يمكن أن تكون ماثلة ʪلكامل ومكتملة 
لة من مشبكة من المعاني والأنشطة المشتركة، وʭمية ϥطراد في اتجاه تقدم الوعي، ومن ثمة إلى إنسانية كاملة Đتمع كامل. والمشاركة هنا كا

لاختلاف س السياسة الثقافية، بل سياسة الثقافة. وهنا جوهر اجانب جميع أبنائها نخبة وعامة. إĔا صياغة جمعية، ولهذا فإن الشيء الأهم لي
    31بينه وبين "إليوت".

  

  



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 277 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 Marshall G. S. Hodgsonتصور مارشال جي. سي. هوديغسون    -9

تقاليد ليرى هوديغسون (وهو عالم أمريكي من دارسي الإسلام) أن الحضارة تقابل الثقافة، ويذهب إلى أن الثقافة هي مركب مستقل نسبيا 
متراكمة مترابطة، في حين إن الحضارة هي كل مجموعة ثقافية منتشرة إلى الحد الأقصى الذي نتقاسم وتتشارك فيه بوعي العادات والتعاليم 

قلالية تالموروثة. وتحدد كل حضارة حدودها الخاصة đا، كما تحدد مدى اتساعها. إĔا تتميز بنوع الكفاية الذاتية الثقافية، إلا أن هذه الاس
  32تظل نسبية وجزئية.

 Terry Eagleton    تصور تيري إيجلتون      -10

يرى "إيجلتون" أن الثقافة تعني ēذيب النفس، وهو معنى يحمل وجهين، إذ هنا توحي ʪنقسام داخل الذات بين كيان يشذب وآخر أشبه 
 نفس، بقدر ما هي تحقق للذات، حيث يتحد الفعل النشطبمادة خام موضوعا للصقل والتشذيب، وهنا تكون الثقافة انتصارا على ال

المتطور و ʪلانفعالية. ويوضح "إجلتون" أن كلمة ثقافة كمرادف للحضارة تنتمي إلى روح عصر التنوير وعقيدته في التطور الذاتي العلماني المتقدم 
لفرنسية هار الحضاري. ولكن بينما اشتملت كلمة الحضارة امرحليا، وكانت كلمة "حضارة" إلى حد كبير كلمة فرنسية بمعنى التشذيب مع الازد

اية القرن Ĕعلى الحياة السياسية والاقتصادية والتقنية، نجد أن كلمة الثقافة الألمانية لها مدلول ديني وفني وفكري. ويخلص "إيجلتون" إلى أن مع 
 ادفا للحضارة لتصبح النقيض، وهذا حدث ʭدر في التحولالتاسع عشر طرأت على الفكرة ثلاثة أحداث: أولا بدأت تخرج عن كوĔا مر 

الدلالي السيمانطيقي، وهو تحول له دلالة ʫريخية مهمة، أضحت الحضارة ذات دلالة وصفية معيارية جزئية، بمعنى أن تشخص في حياد صورة 
  33لغرب.الحياة أو أن تمتدح ضمنا إحدى صور الحياة الإنسانية مثل التنوير والتشذيب في حضارة ا

  الفرنسيون  -ʬنيا

Emile Durkheim                      1-  ايمهميل دوركإالثقافة عند  

م وضع لهذا العل نثروبولوجيا الفرنسية، حيثعلم الا أحد مؤسسي 1917-1858إميل دور كايم الاجتماع الفرنسي فيلسوف وعالم ال يعتبر
قد  و  برز أعماله تقسيم العمل الاجتماعي وقواعد المنهج السيسيولوجي.أمن و على الملاحظة والتجريب في آن واحد.  ا خاصا به، يقوممنهج

السنة  بية في مجلةاثنوغرافيا وملخصات كتب اثنولوجيا أجن اضيعϦسيس الانثروبولوجيا الفرنسية من خلال نشره لمو  ة دور كايم فيساهمكانت م
إن دور كايم لم يستعمل مفهوم   34، حيث وضع نظرية الوعي الجماعي.1897سنة   « L’Année sociologique »الاجتماعية  

  رالثقافة في مجلته، بل كان يترجمه بمفهوم الحضارة، وتلك الترجمة كانت لها دلالات ʭتجة عن تعارض مفهومي الثقافة والحضارة. ويذهب دو 
ات هي منظومات الثقاف وأ الحضاراتن أيرى  حيث في مواجهة الأطروحات الفردانية، ماعيطبيعة الرابط الاجت أهميةز على يككايم إلى التر 

لمتكون النسبية الثقافية لكل مجتمع ولمستوى تطور ذلك اĐتمع من خلال الوعي الجمعي ا لظواهر اجتماعية معينة، ويعتمد في ذلك على مركبة
  ويفرض عليه. سبق الفرديويرى أن الوعي الجمعي  ،مع كافةاĐت أفرادالمشتركة بين  المشاعرمن المثل والقيم و 

Lévy-Bruhl  2-   لوهليفي بر               

قسما   صصواخمن أوائل الباحثين الفرنسيين الذين يعتبر كذلك و  ،ثنولوجيا في فرنساالإ مفي تطور عل 1939- 1857ل هليفي برو ساهم 
   اĐتمعات الدنيا الذهنية فيكتابه الوظائف   1910سنة وقد نشر  .كبيرا من أعمالهم لدراسة الثقافات البدائية

« Les Fonctions mentales dans les sociétés inférieures » بروهل على التساؤل  ليفي من خلال مؤلفه هذا عمل
عما يمكن أن يوجد بين الشعوب من الاختلافات في الذهنية، حيث لم يكن مصطلح "الذهنية" بعيدا عن المعنى الإثنولوجي لكلمة "ثقافة"، 

  وهو اللفظ الذي لم يكن يستخدمه عمليا.



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 278 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

الذهنيات، ويؤكد  ق بين ر افو جود و يرجع ʪلأساس إلى في التباين الثقاأن  اĐتمعات الدنيالدى  ذهنيةكتابه الوظائف ال  من خلال يرى أيضا 
بعد  ما- نطقيةم ةوذهني-المنطقماقبل -بدائية  ذهنية :قسمين إلىالتي قسمها  ذهنياتأسباب التباين يعود إلى اختلاف ال كذلك على أن

حداهما إتتفوق  يمكن أن لكن ،في كل مجتمعتعايشا أن تتوافقا وتويمكن  ،غير متنافرتين ذهنيتينأن هاتين ال بروهل إلى ليفييذهب و  .-المنطق
  35ات.يفسر تنوع الثقاف على الأخرى وهذا ما

    Roger Bastide تصور روجي ʪستيد             3-  

 ) أحد أهم الباحثين الفرنسيين الذين انتقلوا من دراسة مفهوم الثقافة إلى البحث في مصطلح اشتقاقي1974 -1898يعتبر روجي ʪستيد (
  36آخر والمتمثل في "التثاقف". وقد اهتم بظواهر التثاقف، وذلك من خلال ربط العلاقة بين الاجتماعي والثقافي.

ويرى ʪستيد أن كل ما هو ثقافي لا يمكن أن يدرس بمعزل عما هو اجتماعي. ويضيف أن قصور الثاقفتية الأمريكية الأكبر يتمثل في عدم 
  37اعي.وصل العلاقة بين الثقافي والاجتم

انطلاقا من تصور ʪستيد يمكن القول إن دراسة العلاقات الثقافية يجب أن تكون داخل إطار العلاقات الاجتماعية التي من شأĔا أن  
  تساهم في Ϧطير العلاقات بين الأفراد داخل اĐتمع الواحد، وتلك العلاقات يمكن أن تكون إما اندماجا أو تنافسا أو تنازعا. 

  ʭFernand Braudelند بروديل              تصور فرد -4

 يرى بروديل أن عدد الحضارات الموجودة ثلاث عشرة حضارة وهي: الحضارات الأسيوية (الياʪن، الصين، كورʮ، الهند الصينية، شبه الجزيرة
 الروسية. وبعد اللاتينية واليوʭنية وأوروʪ الشمالية ثمالهندية "الفلبين وأندونيسا" ثم الهند والإسلام). كما أشار إلى حضارات أوروبية أربع هي 

دراسته هذه يخلص بروديل إلى أن الحضارات تقابل مفهوم الثقافات، والحضارات عنده هي ثقافات كبيرة، إĔا جزئيات بنيت من مواد أولية، 
  38أو لم تحقق نموها بعد.من ذرات هي الثقافات. والثقافة هي حضارة لم تبلغ بعد حد النضج، لم تبلغ أوجها، 

Claude Levi-Straus تصور كلود ليفي ستروس         -5     

يرى كلود ليفي ستروس من خلال تحليله البنيوي لمفهوم الثقافة أنه يمكن اعتبار كل ثقافة مجموع أنساق رمزية تتصدرها اللغة وقواعد    
لاجتماعية، ذه الأنساق ēدف إلى التعبير عن بعض أوجه الحقيقة الطبيعية والحقيقة االتزاوج والعلاقات الاقتصادية والفن والعلم والدين. وكل ه

اēا ذوأكثر من ذلك ēدف إلى التعبير عن العلاقات التي ترتبط đا كل من هاتين الحقيقتين ʪلثانية، وتلك التي ترتبط đا الأنساق الرمزية 
اذجها ال المشترك، الذي تمتلكه الإنسانية والذي تغرف منه الثقافات حتى تبني نميخلص ليفي ستروس إلى أن الثقافة هي رأس الم 39.ببعض

  الخاصة đا.

ـــمـــان   ʬلثا. الألــ

    Johann Gottfried Herderيوهان غوتفريد هردر  تصور  -

 تنوع الثقافات ʪعتبارها ثروة  تساهم فييعتبر "هردر" من أهم المنظرين لمفهوم النسبية الثقافية، حيث يرى أن لكل شعب قوميته العبقرية التي
ة، كان فللإنسانية، ومن ثمة فهو من أشد منتقدي كونية الأنوار الموحدة. وفي مواجهة ما كان يشعر أنه إمبرʮلية فلسفة الأنوار الفرنسية المثق

زه ʪلشعب الألماني. وʪلفعل كان هردر يرى أن لكل شعب قدرا مخصوصا ينج اهردر يقصد أن يرد إلى كل شعب فخره واعتزازه بنفسه، بدء
ين ب عبر ثقافته الخاصة. ذلك أن كل ثقافة تعبر بطريقتها عن وجه للإنسانية. إن تصوره للثقافة المتسم ʪلتقطع والذي لا ينفي تواصلا ممكنا

   40. وهكذا يمكن اعتبار أن هردر هو رائد المفهوم النسبي للثقافة.الشعوب، كان قائما على فلسفة أخرى للتاريخ غير فلسفة الأنوار



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 279 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  Max Weber         2-   تصور ماكس فيبر      

) قد ذهب إلى الربط بين الظواهر الثقافية 1920-1864إذا كان روجي ʪستيد قد ربط العلاقة بين الاجتماعي والثقافي فإن ماكس فيبر(
) " الإيتيقا البروتستانتية وروح الرأسمالية" أن السلوكات الاقتصادية التي تتخذها 1905من خلال دراسته (والطبقات الاجتماعية، إذ يرى 

ذه ه طبقة المقاولين الرأسماليين ليست قابلة للفهم إلا إذا ما أخذʭ بعين الاعتبار تصورهم للعالم ونسق القيم لديهم. ويضيف فيبر أن ظهور
لمة فة، بل يعود إلى سلسلة من التغيرات الثقافية المتصلة بميلاد البروتستانتية. ويذهب أيضا إلى استعمال كالطبقة في الغرب لم يكن مصاد

ة ي"الروح" كمرادف لكلمة الثقافة، حيث يؤكد أن روح الطبقة الوسطى الجديدة من المقاولين خلقت الرأسمالية الجديدة، التي واجهت البرجواز 
هذه الطبقة الوسطى تتميز ϥسلوب ونمط حيويين خاصين، أي تتميز بثقافة خاصة مبنية على أخلاق جديدة  التجارية التقليدية، ويرى أن

   41تمثل قطيعة مع المبادئ التقليدية.

             Norbert Elias تصور نوربرت إلياس -3

عبر الكاتب وي .إسهام في عملية التأريخ وإحياء لمفهومي الحضارة والثقافة منذ فترة العصور الوسطى يه "نوربرت إلياس"الكاتب  أعمال إن
ديد من النقط حول أʬر العقد ، وذلك بمناقشته لثوابت هذين المفهومين ومضموĔما، و والحضارة الثقافة ما يخص مفهوم عن وجهة نظره في

وحول نقط الالتقاء والحدود الفاصلة بينهما، وحول نشأة هذين المفهومين وتطورهما، وحول مسار  هذين المفهومين والتداخل الذي يقع بينهما،
  .هماالفصل بينهما، وصولا إلى استكشاف العلاقات التي تطبع

عين، بل ط بمجال ملا يرتب مهاولكي يبرز الكاتب وجهة نظره في هذا الباب، انطلق من التعريف بمفهوم الحضارة، حيث ذهب إلى أن مفهو 
   42اĐال الاجتماعي والسياسي.و بمجالات متعددة ومختلفة؛ مثل اĐال الاقتصادي والعلمي 

ويقر الكاتب بنقطة أساسية، مفادها ان ليس هناك من له صفة شكل المتحضر أو غير المتحضر، لذلك يتسم هذا المفهوم بنوع من الصعوبة، 
صاحبت وجهة نظر "إلياس" لمفهوم الحضارة عدة تساؤلات عن الوظائف وقد  بضعة كلمات.ه تعريفا Ĕائيا ووحيدا في ؤ حيث لا يمكن إعطا

. وخلص الكاتب إلى أن كونه حضارʮبوراء مختلف التصرفات والسلوكات الإنسانية التي تميز المرء  والأسباب الكامنةالحقيقية لهذا المفهوم، 
لى اĐتمعات كل ما يعتقد أن اĐتمع الغربي تفوق فيه خلال القرون الثلاثة الأخيرة عب ههذا المفهوم يعبر عن الوعي الذاتي للغرب، فهو يلخص

ية، انطلق الكاتب في بناء تصوره لمفهوم الحضارة من خلال المقارنة بين اĐتمعات الغربوقد السابقة أو اĐتمعات المعاصرة الأكثر بدائية. 
في اختلاف مفهوم  يتمثلأساسيا،  " شيئامن هذا المعطى يوضح "إلياسو نجلترا وألمانيا. إتلك المقارنة على كل من فرنسا و  إجراءواستند في 

وفي سياق المقارنة دائما يوضح الكاتب أن  . لهذا المفهوم ن لكل مجتمع استعماله الخاصإالحضارة لدى اĐتمعات الغربية نفسها، حيث 
لح الحضارة يُستعمل أن مصط أيضا عن الاستعمال الألماني. ويبرز اختلافا كبيراوالفرنسيين يختلف  زلدى الانجلي استعمال مفهوم الحضارة

 ، حيث يشمل فخر تلك اĐتمعات في الخطوات التقدمية التي حققوها. بينما نجد في الاستعمالوالفرنسيينʪلدرجة الأولى لدى الانجليز 
هذا المفهوم  لظلكن يو  ،كل ما هو خارجي سطحي للوجود الإنساني  نيشملا والنفع الذينالإحساس ʪلعطاء الألماني أن الحضارة تتمثل في 

ن خلاله مصطلح آخر يحل محل مصطلح الحضارة، الذي م الألمان، فيوجدالمرتبة الأولى لدى في في المرتبة الثانية من حيث الاستعمال، أما 
وكما  "الثقافة". و مصطلحوهفخره ʪلدرجة الأولى في الإنتاج والمعرفة الفرديين، ألا  ويعبر عنفردي، وجوده ال من حيثيحلل المرء في ألمانيا 

ن مفهوم الحضارة أ المقارنة بين مفهومي الحضارة والثقافة، وخلص في مقارنته تلك إلى جرائهلاحظنا فإن الكاتب أʬر نقطة هامة، تتمثل في إ
فهوم الثقافة ʪلحقائق الفكرية ميرتبط . بينما واجتماعيأخلاقي وتقني و ديني وسياسي و ط بما هو اقتصادي ʪلنسبة للفرنسيين والانجليز يرتب

للإنسان، أما  ʪBehaviourلإضافة إلى ذلك يشير "إلياس" إلى أن الحضارة تعتمد بشكل كبير على المدرسة السلوكية و . والفنية والدينية
عنى العميق وذهب الكاتب إلى أن الم  توجد فيها إنجازات الأنسان وقيمه من خلال وجوده وسلوكه.الثقافة فتعتمد عليها بشكل أقل، إذ لا

 مجموعة محددة وصفات إنتاجهذا الأخير يرمز ʪلدرجة الأولى إلى قيم و  43هو مصطلح "ثقافي". لهذا المفهوم يتبلور في استعمال مصطلح آخر



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 280 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

يرتبط ϵنتاج الإنسان من خلال إنجازاته. إن مفهوم الحضارة كما تبين من خلال التفسير الذي يقدمه الكاتب يعتبر  ثمةمن البشر، فهو من 
 يشة الإنسانومعشكل السلوك والتصرف الإنساني، ويرمزان إلى جودة  على-نظرهحسب وجهة –لصيقا بمصطلح مثقف، حيث يعتمدان 

ن مصطلحي "مثقف ومتحضر" يمكن أن نطلقهما على الكاتب إلى الحكم ϥ لصوهكذا يخ ه...داخل اĐتمع من خلال سكنه ولباسه ولياقت
الإنسان والعائلة، عكس مصطلح "ثقافي". ʪلإضافة إلى ما سلف ذكره من أوجه التقارب والاختلاف بين مفهومي الحضارة والثقافة، فإن 

نما هومين، حيث ذهب إلى أن الحضارة ترمز إلى قضية أو نتيجة قضية، بيالكاتب يرى أن هناك اختلاف آخر، رغم الترابط الضيق بين المف
يؤكد الكاتب  مسار آخر غير الذي تتبعه الحضارة، حيث فله -الحضارةرغم استعماله في الوقت الراهن مثل مفهوم - المفهوم الألماني للثقافة

ن خلالها عن ة، وإنتاجاته الأدبية، وأنظمته الفلسفية، التي يمكن التعبير مأن الثقافة ترمز إلى الإنتاج الفردي للإنسان، من خلال أعماله الفني
 الهيمنة والتوسع، وعلى في التي تتمثل، و إنما هو نتيجة للوظيفة التي يؤديهايذهب الكاتب إلى أن استعمال مفهوم الحضارة و طبيعة مجتمع ما. 

اس" وعي أمة وسعيها الدائم في الإجابة عن ماهية طبيعتها الخاصة. ويؤكد "إليعلى الدوام النقيض من ذلك فهو يرى أن مفهوم الثقافة يعكس 
ϵ معلى أن الألمان عندما كانوا يعبرون عن فخرهمēم، لم يكونوا يتحدثون عن حضارēخطا فاصلا بين  او بل عن ثقافتهم، لذلك وضع ،نجازا

هكذا يمكننا استخلاص من كل ما سلف   44التي تتضمنها وظيفة الثقافة. الحقائق التي تروم وظيفة الحضارة الوصول إليها، وبين الحقائق 
داخل اĐتمعات يضا أاختلاف استعمالهما  ثمة فيفي اختلاف مفهومي الحضارة والثقافة، ومن  تتمثل ذكره، أن الكاتب يدافع عن فكرة جوهرية

لوسيط، وقد ردة عن الأحداث التاريخية التي عرفها العالم منذ العصر االغربية. ولعل التعاريف التي ساقها الكاتب لهذين المفهومين لم تكن مج
م الثقافة في مقابل ذلك فهو عمل على إعلاء شأن مفهو و ها مفهوم الحضارة، ئحاول "إلياس" تبيان الوظيفة السلبية التي استُعمل في ضو 
  والوظيفة التي لعبها في التصدي للوظيفة السلبية للحضارة. 

  هامبولتتصور فلهلم 

" بين "الحضارة" و"الثقافة" و"التكوين"، حيث ذهب إلى أن الحضارة هي كل Wilhelm von Humboldt يميز فلهلم هامبولت "
والتأنق  بما يفُاد في النظام المادي وفي العوائد والتنظيم الاجتماعي الذي يسعى إلى إنسانية الإنسان. أما الثقافة في نظره فتضيف دلالة التهذ

كن ل لمأكل والمشرب والملبس والمركب والتزيين... أي ما يترفع به الإنسان عن إشباع حاجاته المباشرة إلى طلب الترفه ونعومة العيش ولذاته.في ا
يرى "هامبولت" أن هناك مصطلحا آخر أعلى من الثقافة، والذي من خلاله يستوفي الفرد استكمال ēذبه الفكري والخلقي، وهو ما لا يبلغه 

تدل على المنتوج   Kultur  القليل من الناس، وهذا المصطلح هو "التكوين". وعلى وجه التدقيق، نجد في اللسان الألماني أن لفظة الثقافةإلاَّ 
"، الدخيلة على اللسان الألماني دلالة Civilization"  والانجاز والشعور الروحي والإحساس الفردي والعلم، بينما نجد أن للفظة الحضارة

وهكذا فإن الألماني عندما يريد أن يعرف بنفسه، وأن يفتخر ϵنجازاته  45.لوضع ثقافي معين-وليس الجوانب الداخلية-ظاهر الخارجيةالم
  الخاصة، فإنه عادة ما يلجأ إلى استعمال لفظ "الثقافة".

ذا التعارض تتقدم على قيمة "الثقافة".  لكن ه وهذا ما خلص إليه إلياس في هذا الصدد، بينما لمفهوم "الحضارة" الألماني قيمة ʬنوية، لا
م، تعبيرا صريحا بقوله: "لقد ثقفنا 1784قديم يعود إلى القرن الثامن عشر، حيث إن الفيلسوف الألماني كانط كان أول من عبر عنه، سنة 

» من«ترى  سوم الكياسة الاجتماعية... ".أنفسنا ثقافة رفيعة ʪلفن والعلوم، ولقد حضرʭ أنفسنا حد الامتلاء لكي نمارس آداب السلوك ور 
  يتكلم هنا؟ ومن هي هذه "النحن" التي تتحدث في هذا المقام؟ ولعل هذا ما أراد نوربرت إلياس الحفر فيه وإقامة "جنيالوجيته" 

وا أبدا لألمان لم يغفر إضافة إلى ما سلف ذكره يمكن القول أن هناك وجها خفيا آخر لمعركة المفاهيم هذه، ذلك أن ا 46و"سوسيولوجيته".
 لحضارية".على تمدين الأمم تحت مسمى "رسالة فرنسا ا مللفرنسيين نزعتهم التوسعية التي ابتدأت مع ʭبليون، ولم ينسوا ادعاءهم القائ

، واستحال بذلك إلى أن صار هذا التعارض »السمات الكونية«و» السمات القومية«وأكثر من هذا، صار الأمر إلى تعارض قومي بين  
ولعل معركة المفاهيم هذه نشهده حتى في يومنا هذا، وذلك   47.-الحضارة –ضد الأمم الأخرى -الثقافة-تعبيرا عن الوعي القومي الألماني 



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 281 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

حيث نجد أن الألماني يترجم لفظة "الحضارة" بلفظة "الثقافة"، في مقابل ذلك نجد أن الأنجليزي أو الفرنسي يترجم لفظة  عبر بعض الترجمات،
  "الثقافة" بلفظة "الحضارة". 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 282 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  خاتمة:

  انطلاقا من الدراسات والأبحاث التي تطرقنا يمكننا استخلاص ما يلي:

حيث نجد أن هناك دراسات  ،بتعدد المشارب التي يستقي منها الأنثروبولوجي مادة بحثه والحضارة لثقافةلمفهومي اتعددت التفاسير المقدمة  -
دقيق لمفهومي الثقافة والحضارة، في حين هناك دراسات سعت إلى ضبط هذين المفهومين من وجهة نظر العلوم  الإحاطة بتفسير علمي تحاول

، بينما هناك دراسات سعت إلى ضبط هذين المفهومين من وجهة نظر علم التاريخ، وهناك دراسات وأبحاث أكدت على أن تعريف  الطبيعية
فة اكلمة "ثقافة" لا يمكن أن يتحقق إلا من خلال معاينة الحياة اليومية للمجتمع قيد الدراسة، ونجد أن هناك دراسات نظرت إلى مفهومي الثق

من تضادهما، وهناك دراسات يمكن اعتبارها إعادة لأفكار أبحاث سبق أن تطرقت لهذين المفهومين. وهكذا يمكننا القول إن والحضارة انطلاقا 
شيئا يخص الإنسان، حين يمتد أيضا إلى حاجياته المتعددة، كالنوم  الذي لا يستثني طويعالطبيعة، هذا الت طويعالإنسان من ت تمكن الثقافة

ند الإنسان، الخ، التي تتولى الثقافة تشكيلها، إذ لا وجود لما هو طبيعي خالص ع…يقة الأكل والإنتاج الفكري والفلسفيوالرغبة الجنسية وطر 
ما دامت كل سلوكاته توجهها الثقافة، وهذا ما حاول علماء الأنثروبولوجيا كشفه في دراساēم وأبحاثهم حول مختلف الشعوب، وهو الأمر 

  .يحظى ʪهتمام العديد من الدارسين والباحثين من مختلف بقاع العالمالذي جعل مفهوم الثقافة 

بعد أن تناولنا مفهومي الثقافة والحضارة من وجهة نظر بعض الفلاسفة وعلماء الاجتماع من مختلف المدارس والتوجهات، والآراء المتعددة  
العرب والغربيين،  ʭها، وبعد التعاريف التي سقناها من وجهة نظر الدارسينحول مفهوم الثقافة في علاقته بمفهوم الحضارة، وبعد الدراسة التي أنجز 

ننا كوالتي لا تشكل إلا جزءا بسيطا من مجموع الدراسات والأبحاث المتعلقة بمفهومي الثقافة والحضارة، والتي أقيمت حول هذين المفهومين، يم
  استخلاص ما يلي: 

  عيد لهذين المفهومين.قطعت الدول الغربية مسارا مهما في التق -

  يحتل هذان المفهومان دورا مهما في طبيعة العلاقات بين الدول الغربية -

  يعتبر هذان المفهومان بمثابة الهوية ʪلنسبة للدول الغربية -

  يشكل هذان المفهومان مركز تميز الدول الغربية -

  ما تسميه-ةتستخدم الدول الغربية هذان المفهومان للدفاع عن نفسها في مواجه -

  الامتداد الإسلامي في الدول الغربية. -

تقودʭ هذه الاستنتاجات إلى الخروج بخلاصة أساسية، فكما أن هناك فرقا بين مفهومي الثقافة والحضارة، فهما مترابطان لا غنى لأحدهما 
عن الآخر، ولعل هذا الارتباط هو الذي يؤدي إلى الخلط بين هذين المفهومين، وخصوصا في مجتمعاتنا العربية، وفي هذا الباب يمكن طرح 

 اؤلات: بعض التس

 ما هو مفهوم الثقافة والحضارة في اĐتمعات العربية؟ -

  بين هذين المفهومين؟  فهل هناك اختلا -

 تيلماذا عندما يطلب من اĐتمعات العربية التعريف بثقافاēا، تعرف đا انطلاقا من التعريف ʪلإسلام؟ مما يتولد عنه غياب الخصوصية ال -
  تميز مجتمعا عن آخر.



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 283 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ألم يحن الوقت للتقعيد لمثل هذه المفاهيم في عالمنا العربي؟  ا تنعت الأفعال والسلوكات الإيجابية منها والسلبية ʪلثقافة الإسلامية؟لماذ -
 وخصوصا إذا علمنا أن الصورة التي كوĔا الآخر عن مجتمعاتنا العربية ʭتجة عن الخلط في مثل هذه المفاهيم.



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 284 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 .الهوامش:                                     

 -المبتدأ والخبر في أʮم العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر) دار التراث العربيالمقدمة (كتاب العبر وديوان   -عبد الرحمان ابن خلدون -1
  152ص  -1ج  -بيروت

  68ص -1990بيروت شتنبر  -2ط -مركز دراسات الوحدة العربية -إشكاليات الفكر العربي المعاصر -محمد عابد الجابري - 2 
  15ص -1991يوليوز -بيروت-1ط-مركز دراسات الوحدة العربية-ومناقشات دراسات.-التراث والحداثة-محمد عابد الجابري - 3 
  22 -21ص  -2000يناير  -بيروت -2مركز الدراسات العربية، ط -محنة ابن حنبل ونكبة ابن رشد -المثقفون في الحضارة العربية -محمد عابد الجابري - 4 

  81ص  -2005 -1الدار البيضاءـ  ط -المركز الثقافي العربي -الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري -لرحمانطه عبد ا - 5
  84، 83ص  -الإسلامي في الاختلاف الفكري الحق -طه عبد الرحمان - 6

  86، 85الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري ص  -طه عبد الرحمان -7 
  87ص  -المرجع نفسه -8 
  .226 -225ص  -مستقبل العلاقات الدولية من صراع الحضارات إلى أنسنة الحضارة وثقافة السلام  -محمد سعدي -9 
راع مستقبل العلاقات الدولية من ص  -محمد سعدي -مستقبل العلاقات الدولية من صراع الحضارات إلى أنسنة الحضارة وثقافة السلام  -محمد سعدي -10 

  .310ص  -السلام الحضارات إلى أنسنة الحضارة وثقافة
  165، 163، 162ص  -المرجع نفسه -11 
  .316 -315ص  -مستقبل العلاقات الدولية من صراع الحضارات إلى أنسنة الحضارة وثقافة السلام  -محمد سعدي -12 

  15، 14، 13ص  -2000 -4ط  -سورʮ-دار الفكر دمشق -ترجمة عبد الصبور شاهين -مشكلة الثقافة -مالك بن نبي - 13
  20، 19ص  -مشكلة الثقافة -مالك بن نبي - 14
  25 -24ص  -المرجع نفسه - 15
  29 -28مشكلة الثقافة ص  -مالك ابن نبي - 16
  37،38ص  -المرجع نفسه - 17
  43ص   -مشكلة الثقافة  -مالك ابن نبي - 18
  74ص  -المرجع نفسه - 19
  .77ص   -المرجع نفسه - 20

  21- دنيس كوش-مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية-ترجمة منير السعيداني-المنظمة العربية للترجمة-ط 1-بيروت-2007-ص30، 31، 32
  22 - دنيس كوش-مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية-ترجمة منير السعيداني-المنظمة العربية للترجمة-ط 1-بيروت-2007- ص 34، 35

  23  - المرجع نفسه- ص 35- 36
  24 - المرجع نفسه- ص  37، 38

  25 - دنيس كوش-مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية-ص -38، 41
  9ص   -2009بيروت دجنير  -1ط -مركز دراسات الوحدة العربية -ترجمة محمد بدوي  -مقالات مختارة -Ϧويل الثقافات -كليفورد غيرتز  - 26 
  59، 58ص  -مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية -دنيس كوش - 27 
  64 -63ص   -مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية-دنيس كوش - 28 
  11 -10ص  -2012القاهرة  -الهيأة المصرية العامة للكتاب -ترجمة شوقي جلال -فكرة الثقافة -تيري إيجلتون - 29 
  10 -9ص  -ترجمة محمد بدوي  -مقالات مختارة-Ϧويل الثقافات -كليفورد غيرتز  - 30 
  11ص  -المرجع نفسه - 31 
  43ص  -1ط -2004شتنبر  -دار الكتاب الجديد المتحدة -ترجمة جورج كتورة -الحضارات على المحك -العولمة الثقافية -ار ليكلركجير  - 32 
  7ص  -2012القاهرة  -الهيأة المصرية العامة للكتاب -ترجمة شوقي جلال -فكرة الثقافة -تيري إيجلتون - 33 

  34 - المرجع نفسه- ص 43- 44
  35 - تيري إيجلتون- فكرة الثقافة- ترجمة شوقي جلال- الهيأة المصرية العامة للكتاب- القاهرة 2012-ص 48، 49، 51

 

 



 

 

  وليد حاج علي  **  العربي والتصور الغربيمفهوم الثقافة بين التصور 

 285 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 
  36-Roger Bastide, « Problemes de l’entrecroisement des civilisations et de leurs ouevres, » dans : Georges 

-  Gurvitch, Traité de sociologie, bibliothèque de sociologie contemporiane, 2 vols. (Paris : Presses 
universitaires de France, 1958-1960) vol. 2, p. 318.   

» P. 317 : Roger Bastide, « Problemes de l’entrecroisement des civilisations et de leurs ouevres, Ibid -37  
  39 -38ص  -ترجمة جورج كتورة -ات على المحكالحضار  -العولمة الثقافية -جيرار ليكلرك - 38 

39 Claude Levi-Strauss, « Introduction à l’œuvre de Marcel Mauss, » in : Marcel Mauss- Sociologie et   
antropologie- bibliothèque de sociologie contemporaine- précédé d’une introduction à l’œuvre de 
Marcel Mauss par Claude Lévi-Strauss (Paris : Presses universitaires de France, 1950)- p XIX   

 

40- Louis Dumont- « L’Individu et les cultures, ou comment l’idéologie se modifie par sadiffusion même, » 
Communications, no. 43 (mars 1986), p. 134  

  41 - دنيس كوش-  مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية- ص  135- 136
42  - Norbert Elias,Über den Prozess der Zivilisation :  Soziogenetische .und.psychogenetische 
Untersuchungen Unters, Frankfurt am Main, - 1 Suhrkamp, BdI, Wandlungen des Verhaltens in den 
weltlichen Oberschichten des Abendlandes, 7.auf. 1980.p : 1 

43- Norbert Elias- Über den Prozess der Zivilisation: Soziogenetische. Und psychogenetische 
Untersuchungen- p. 3-4 
44- Norbert Elias- Über den Prozess der Zivilisation: Soziogenetische. Und psychogenetische 
Untersuchungen - p. 7 
45- Elisabeth Roudinesco- Histoire de la psychanalyse en France- tome 1(1885 - 1939)- Paris- seuil- 
1986-  P. 307- 308. 
2 -Norbert Elias,Über den Prozess der Zivilisation :Soziogenet.u.psychogenet. Unters,5,6,7-8 
2- Norbert  Elias- Über den Prozess der Zivilisation: Soziogenet.u.psychogenet.- p. 41-42 


