
 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 404 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

    

  

  

  

  ملخص: 

 يتمحور التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وʪقي العلوم حول دراسة الظاهرة الإنسانية، مع احترام المنهج الخاص بكل تخصص ومراعاة
هم لفا حدوده عند تفاعلها. وتتجلى معرفة الإنسان عبر دراسة إنتاجه الثقافي والمعرفي، حيث يقدم كل علم منظورا متميزا لهذا الإنتاج. ويتطلب

  .وتحصيل المعرفة العميق انفتاحا بين التخصصات، يستفيد كل منها من أدوات الآخر لتعزيز التحليل والتفسير

  المنهج، المنهجية، التكامل المعرفي، الثقافة. الكلمات المفاتيح:

Summary: 

The integration of knowledge between the humanities and other sciences revolves 
around the study of human phenomena, while respecting the specific approach of each 
discipline and taking into account its limitations when interacting with it. Human 
knowledge is manifested through the study of human cultural and cognitive production, 
with each science providing a distinct perspective on this production. Deep understanding 
requires openness between disciplines, each utilizing the other's tools to enhance analysis, 
interpretation, and knowledge acquisition. 

Keywords: curriculum, methodology, cognitive integration, culture. 

  

  التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وʪقي العلوم 
  علاوي عبد اĐيد 

  طالب ʪحث بسلك الدكتوراه، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة السلطان مولاي اسليمان بني ملال 
  المغرب



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 405 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  تقديم:

تتسم العلوم الإنسانية بطابع إشكالي، لتنوع موضوعاēا الفريدة وخصوصية العلاقة بين الباحث وموضوع بحثه، حيث تركز على دراسة 
جتماعية الأقرب السلوكية، ويبقى مصطلح العلوم الا الإنسان وأنشطته المميزة. ويسعى روادها إلى تسميتها ʪلعلوم الاجتماعية أو الثقافية أو

  .1إلى المرادف الشامل لها، لأن السلوك الإنساني الفردي يظل محصورا في سياق اجتماعي أوسع

ن ع وتعد العلوم الإنسانية فرعا معرفيا يدرس الإنسان وثقافته بطريقة علمية نقدية، للإجابة عن تساؤلات القيم وقدرة الإنسان على التعبير 
  .2وتمتاز بمضموĔا ومنهجها المختلف، حيث تركز على التحليل المنهجي لتجارب البشر وآليات معالجتهم وتوثيقهم للخبرة الإنسانية ،ذاته

ة يتميز مجال الآداب والعلوم الإنسانية بغنى منهجي كبير، لا يحده سوى الالتزام ʪلروح العلمية والأسس المنهجية العامة. وفي ظل التعددي
الحالية، لا يمكن لأي منهج ادعاء السيادة، حيث يحق للباحث في هذا الحقل المعقد أن يسلك أي مسار يقوده إلى الفهم والتفسير والتنبؤ 

  .3ظواهرʪل

إن تقدم المعرفة يرفض التشدد في مفاهيمنا ومناهج بحثنا، ويقتضي معالجتها المستمرة لإزالة الغموض وتطويرها. فالشك العلمي، بعكس 
  .4الشك الفلسفي، لا يعني مجرد الجهل، بل يتطلب مواجهة معتقداتنا ʪلأفكار المعارضة لاختبارها وتقويمها، كما أشار ليفي ستروس

للتكامل المعرفي أن يتجسد من خلال التقاء العلم والثقافة، كما يظهر في الاتجاه الفكري لبعض علماء الطبيعة المسلمين البارزين في  يمكنو 
يارا ت الفيزʮء والأحياء، الذين قدموا أيضا إسهامات فكرية متميزة في الساحة الإسلامية. وقد عكست كتاēʪم خبرēم العلمية العميقة، مكونة

  5.فريدا يجمع بين الثقافة والتخصص الدقيق، ليظهرهم كمثقفين وعلماء في آن واحد

  إشكالية الدراسة: 

  تجيب هذه الدراسة على الإشكالية الآتية:

  إلى أي مدى يمكن أن يتحقق التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وʪقي العلوم؟ -

  المحاور الآتية:وللإجابة عن هذا التساؤل ستناول هذه الدراسة 

 أولا: تحديد المفاهيم الأساس.

 ʬنيا: ʫريخ العلوم الإنسانية.

 ʬلثا: التاريخ والسوسيولوجيا.

  رابعا: النقد الأدبي والتحليل النفسي.

  خامسا: سمات التكامل المعرفي لعلم التاريخ وʪقي العلوم الإنسانية

 أولا: تحديد المفاهيم الأساس

 المنهج )1



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 406 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

الإطار العام للبحث، ويشير إلى الطريقة المتبعة في دراسة موضوع ما ومعالجته، مع تحديد المبادئ التوجيهية والخطوات الكلية  هو البرʭمج أو
  .6 التي تحكم العملية المعرفية

 :المنهجية )2

ها العامة. وهي دراسة سسعلم مستقل يدرس الطرائق المتبعة في حقول معرفية كالآداب والتاريخ والاقتصاد وعلم النفس، đدف تحليل أ 
 .7استقرائية تصنيفية قائمة على المقارنة بين هذه المناهج المختلفة

 : التكامل المعرفي )3

. ويهدف إلى إعادة هذه التخصصات سعي فكري جاد لتحرير المفاهيم والعلوم من عزلتها، وتعزيز الثراء الثقافي، وكسر الحواجز الصلبة بين
 .8 الطبيعي الذي يسمح ʪلتفاعل الخصب والانسجام المثمر بينهاالمعارف إلى سياقها الحيوي 

 : الثقافة )4

 مالثقافة هي الوجه الإنساني للعالم، أي كل ما يبدعه الإنسان في قلب الطبيعة، وهي أداته وأسلوبه في التعامل معها وتحويل موادها الخا 
ه الفرد قدات والعادات والمهارات، ويحمل في طياته القيم والمعايير التي توجلخدمة احتياجاته. كما أĔا نمط حي من الممارسة يتجلى في المعت

  والجماعة وتقيم نظمهم المادية والروحية.

ات فويتشكل هذا العالم الثقافي من مجموع الأنشطة الإنسانية في الفلسفة والدين والعلم واللغة والتقنية، حيث لا يكمن الاختلاف بين الثقا 
وازن ، بل في طبيعة العلاقات المهيمنة بين هذه العناصر، والتي تحفظ توازʭ ثقافيا مؤقتا حتى يظهر عنصر جديد يهز هذا التفي عناصرها فحسب

 .9ويعيد تشكيله في صورة متجددة

 ʬنيا: ʫريخ العلوم الإنسانية.

 تتقدم بشكل ظلام، على عكس العلوم الطبيعية التيشهدت العلوم الإنسانية تقدما ʫريخيا متقطعا يشبه الومضات الخاطفة التي يعقبها 
ا، ات سابقيه في مسيرة متصاعدة تنتج نظرʮت وكشوفا متتالية. فالعلم عملية ممتدة زمنيز تراكمي ومنظم، حيث يبني كل ʪحث على إنجا

ـالعامل المفقود أي ه، وهو ما يوصف بتتعارض مع الطابع الآني أو المطلق للفكر الفلسفي التقليدي، ويكون عرضة للفشل إذا تجاهل ʫريخ
جوهره، و  النقد الداخلي القائم على المعرفة التاريخية. وبدون هذا النقد التاريخي المستمر، يصبح نمو العلم أخرق وخطيرا، ويفقد العلم واقعيته

صوفية والخرافية ود جزء كبير من التوجهات اللأن المعرفة الإنسانية تفقد طابعها العلمي عندما تنسى الظروف والأسئلة التي نشأت منها. ويع
  .10التي يعتنقها بعض المثقفين اليوم إلى معارف انحرفت عن مسارها التاريخي والسياق الذي تشكلت فيه

ت في صعوبة تمثلت أبرز هذه التحدʮ ؛واجه مؤسسو العلوم الإنسانية طريقا وعرا مليئا ʪلتحدʮت والعقبات التي لا مفر من مواجهتها
  .موضوع الدراسة نفسه من ʭحية، وفي علاقة الباحث بموضوعه من ʭحية أخرى

وتتشابك هاʫن الصعوبتان، فطبيعة الظاهرة الإنسانية تجعل الباحث جزءا من موضوع دراسته، مما يخلق إشكالية منهجية عميقة. فالهدف 
سارها، لكن خصوصية بم شأĔا شأن غيرها  نحو صياغة تعميمات نظرية وقوانين تفسر الظواهر بدقة وتتنبأالمنهجي يبقى هو سعي هذه العلوم 

  .11 هذا المسارموضوعها تفرض عليها تحدʮت فريدة في 

لول جذرية، بح تنقسم استجاʪت الباحثين في العلوم الإنسانية للتحدʮت المنهجية إلى ثلاثة اتجاهات رئيسية: فريق يواجهها بوعي والتزام
 .هايوفريق آخر يحاول الالتفاف حولها والتعامل مع الجوانب السهلة فقط، بينما يستسلم فريق ʬلث لها وينكر قدرة هذه العلوم على التغلب عل



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 407 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

البا ما ينظر غ وتكمن أبرز هذه التحدʮت في العلاقة المعقدة بين الباحث وموضوع الدراسة، مما يجعل قضية الموضوعية إشكالية مركزية. إذ
ن كوĔا م إلى الموضوعية بشكل سلبي، على أĔا مجرد غياب للتحيزات الشخصية الناتجة عن دوافع الباحث وقيمه وموقفه الاجتماعي، بدلا

  . 12 مبدأ إيجابيا يؤسس لرؤية منهجية متكاملة

مثل في علاقة الباحث م الطبيعية، وتواجه تحدʮ جوهرʮ يتخلاصة القول تتقدم العلوم الإنسانية بخطى متقطعة على عكس التراكم المنظم للعلو 
ويكمن  ،وينقسم الباحثون بين من يواجه هذه التحدʮت، ومن يتحاشاها، ومن ينكر إمكانية التغلب عليها ،بموضوعه، مما يهدد موضوعيتها

 .نحو التخمين أو الخرافةمفتاح التقدم في النقد التاريخي الداخلي الذي يحفظ للمعرفة سياقها ويمنع انحرافها 

 ʬلثا: التاريخ والسوسيولوجيا.

نية اتجلى النقاش بين التاريخ وعلوم الإنسان في مطلع القرن العشرين من خلال أفكار تجديدية تفتح التاريخ على مفاهيم ومناهج العلوم الإنس
) المتخصص في التاريخ الوسيط، والذي استلهم السوسيولوجيا 1944-1886قاد هذا التحول مؤرخان شاʪن هما: مارك بلوك ( ؛الأخرى

) المتخصص في التاريخ الحديث، الذي اغترف من 1956-1878ولوسيان فيفر ( ،الدوركايمية ليكون رائدا في كتابة التاريخ الاجتماعي
ل دو لا بلاش) لينتج أعمالا تزاوج بين الزمان والمكان والإنسان، سواء على المستوى الإقليمي كما في دراسته الجغرافيا البشرية (مدرسة فيدا

  .13كونتي، أو على المستوى الشامل كما في كتابه الأرض والتطور البشري-لمنطقة الفرانش

فهمه.   الحدث محركا رئيسيا للتاريخ بل عاملا مساعدا لحول المؤرخان الاهتمام من دراسة الأحداث إلى تحليل البنيات، فلم يعودا يرون في
كما وسعا مصادر البحث التاريخي، فلم يقتصرا على الوثيقة المكتوبة بل شجعا على استخدام مصادر مادية وغير مادية أخرى، đدف إضاءة 

 .14زواʮ الماضي المنسية وربطها ʪلحاضر

ʮاجة ، فلم يعد دوره مقتصرا على رواية الأخبار، بل أصبح أداة تفسيرية حيوية تلبي حشهدت الوظيفة الاجتماعية للتاريخ تحولا جوهر
ي جمجتمعية ملحة لفهم الحاضر واستشراف المستقبل من خلال عبر الماضي. وقد تبلور هذا المنحى التفسيري في المفهوم العمراني أو السوسيولو 

  .15لاجتماعيةللتاريخ، الذي يجمع بين البحث الأكاديمي والوظيفة ا

هي  ةأما ابن خلدون، فحدد في مقدمته الغاية السامية للتاريخ Ĕϥا استخلاص العبرة من تجارب الأجيال السابقة، معتبراً أن وظيفته الأساسي
ميق"، مما يجعله عالفهم والتفسير، إذ أن التاريخ في جوهره "نظر وتحقيق، وتعليل للكائنات ومبادئها دقيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسباđا 

  . 16علماً أصيلاً وجديراً ʪلانتماء إلى دائرة الحكمة

ʮلمعنى التقليدي  كما أكدت الم ،في ظل المنهجية الجديدة، شهدت أدوات كتابة التاريخ تحولا جذرʪ ئقية فلم تعد الوثيقة المكتوبةʬدرسة الو
على عكس ذلك، اتسع مفهوم الوثيقة لدى كل من ابن خلدون ومدرسة  .لمؤرخبشعارها لا ʫريخ بدون وثيقة هي المصدر الوحيد أو المطلق ل

ادر صالحوليات ليشمل مواد غير محدودة وغير متوقعة أحياʭ. مما سمح ليس فقط بكتابة التاريخ، بل ϵعادة كتابته وتصحيحه بناء على تنوع الم
  .17وتعددها

فلم يعد  ،الوقائع التاريخية، التي أصبحت تنظر إليها كأحداث اجتماعية مترابطة أبرز ابن خلدون في مقدمته منهجا جديدا للتحقق منوقد 
ليه ع يعتمد فقط على الوثيقة المكتوبة أو نقد رواة الأخبار، بل أدخل معيارا موضوعيا أسماه قانون الإمكان والاستحالة، مستندا إلى ما أطلق

  طبائع العمران أي قوانين اĐتمع والتطور الحضاري.



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 408 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

شرح ذلك ʪلقول إن تمحيص الأخبار يبدأ أولا بمعرفة طبائع العمران، فهي أحسن الوجوه وأوثقها في تمييز صدقها من كذđا. فإذا كان و 
الخبر مستحيلا وفق هذه الطبائع، فلا فائدة حينئذ من التحقق من عدالة الرواة، لأن الاستحالة الموضوعية تبطل الخبر بغض النظر عن 

  .18مصدره

م اĐرد من أحدهما يظل وإن الفه ،قة بين التاريخ والسوسيولوجيا علاقة تكاملية وثيقة، إذ يدرس كلا العلمين الظاهرة الاجتماعية نفسهاالعلا
 فالمعرفة الحقيقية تتطلب .ʭقصا ومشوها دون رؤية الآخر، فلا يمكن الجمع بين صورتين جزئيتين للحصول على معرفة ملموسة ʪلواقع الإنساني

ا؛ فلا يتركيبا بين تجريدات منهجية مبررة. وعليه، فإن العلم الملموس للوقائع الإنسانية لا يكون إلا سوسيولوجيا ʫريخية أو ʫريخا سوسيولوج
  .19رههتستقيم السوسيولوجيا إلا إذا كانت ʫريخية، كما أن التاريخ لا يتجاوز تسجيل الأحداث إلا إذا أصبح تفسيرʮ، أي سوسيولوجيا في جو 

لعاته طتختلف العلوم التاريخية والإنسانية جوهرʮ عن العلوم الطبيعية؛ فموضوعها ليس ظواهر خارجية مجردة، بل الفعل الإنساني ذاته ببناه وت
لنواʮ الذاتية اوتحولاته. وʪلتالي، لا يمكن لهذه العلوم أن تكتفي بدراسة الجانب الواعي من النشاط البشري، بل عليها أن تربط ʪستمرار بين 

  .20للفاعلين والدلالة الموضوعية لأفعالهم، لأن الوعي لا يمثل سوى جانب جزئي من واقع إنساني أكثر تعقيدا وغنى

يس ل تستلزم المعرفة الحقيقية للحياة التاريخية والاجتماعية امتلاك وعي واضح ʪلذات الفاعلة (الفرد أو الجماعة)، وينشأ التشويه العلموي
تطبيق مناهج العلوم الطبيعية بفظاظة على هذا اĐال، بل من الأساس من اعتبار الكائن البشري مجرد موضوع سلبي للدراسة. ولا  فقط من

يعني نقد العلموية التخلي عن الموضوعية تماما، فكما يوجد علم صحيح، يوجد وعي صحيح أو خاطئ. ويتحقق التلاؤم مع الواقع والدقة في 
ة عبر الروح النقدية والصرامة المنهجية، لكن شروط تطبيقها تختلف جوهرʮ عن العلوم الطبيعية، لأن الفهم الكامل هنا يتطلب العلوم الإنساني

  . 21إدراكا ϥن الوعي البشري جزء لا يتجزأ من الظاهرة المدروسة، ولا يمكن فصله عنها أو اختزاله إلى مجرد عنصر خارجي

ريخ قد شهد  تحولا جذرʮ مع مدرسة الحوليات وابن خلدون، حيث انتقل من سرد الأحداث إلى تحليل البنى ن التاأانطلاقا مما سبق يتبين 
جيا، و الاجتماعية ʪستخدام مصادر متعددة، وربط الماضي ʪلحاضر لفهمه وتفسيره. وأكد هذا المنهج على التكامل الوثيق بين التاريخ والسوسيول

  .عية، ولا تكتمل المعرفة إلا بدمج الرؤية التاريخية مع التحليل السوسيولوجيفكل منهما يدرس الظاهرة الاجتما

وتكمن  ،ويختلف هذا المسار عن العلوم الطبيعية بتركيزه على الفعل الإنساني الواعي وغير الواعي، مع الحذر من تطبيق مناهجها بحرفية
الموضوعية هنا في النقد الذاتي والوعي ϥن الباحث جزء من موضوعه، مما يستلزم روحا نقدية وصرامة منهجية خاصة لتحقيق فهم حقيقي 

 .للواقع الإنساني المعقد

 رابعا: النقد الأدبي والتحليل النفسي.

ختلف تجلياēا الاعتدال والاضطراب، محللا الوقائع النفسية بم يعنى علم النفس بدراسة الجانب النفسي للإنسان وآليات اشتغاله في حالتي
تجربة لالفردية والاجتماعية، مما يجعله مرجعا أساسيا Đالات كالسياسة والتعليم والطب. ويندرج ضمن العلوم الإنسانية بمنهجية خاصة تعتمد ا

  .الداخلية والحدس أكثر من الاعتماد على المنطق اĐرد

ات النفسية الخفية ) لربط النص ʪلعملي: الاʭ، الاʭ الاعلى، الهوالأدبي على هذا العلم، مستفيدا من نظرʮته (كمثلث فرويدويعتمد النقد 
ت اللمبدع والقارئ. وقد تحول من التركيز التقليدي على السيرة الذاتية إلى منهج معاصر يركز على بنية النص نفسه، كما في تحليل الاستعار 

  . 22سطورة الشخصية عند شارل مورونالملحة والأ



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 409 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

لا ف تفرض الصلة بين النقد الأدبي وعلم التحليل النفسي نفسها بقوة، حيث ينظر إلى الأثر الفني ʪعتباره لغة الرغبة في المنظور الفرويدي.
كلور، لتحديد موقعه في والأساطير والفولتقتصر الجمالية التحليلية على Ϧويل النص فحسب، بل تربط الأدب بظواهر ثقافية أخرى كالأحلام 

  .فضاء الثقافة من خلال أوجه التشابه والاختلاف معها

 اولما كان الأثر الأدبي منتجا ثقافيا ذا وظيفة اجتماعية، فإن فرويد لا يكتشف فقط الدوافع والصراعات اللاشعورية للفنان، بل يحلل أيض
لعمل ليعود قع هذا الأثر في النسق الثقافي ووظيفته داخله. فهو ينطلق من اللذة الجمالية التي يولدها اϦثير الأثر الانفعالي على القارئ ويحدد مو 

   23ل.كإلى الانفعال الأصلي للفنان، مما يحدد موقع الفن في اقتصاد الرغبة، ويدفع إلى التساؤل عن دور الفن ومكانته في الحضارة الإنسانية ك

يكية، يق للأدب واهتمامه المتميز به مقارنة ʪلفنون الأخرى. فقد امتدت ثقافته الأدبية، التي اتجهت نحو الكلاسنؤكد هنا على تذوق فرويد العم
 التشمل أيضا الأدب الطبيعي في أواخر القرن التاسع عشر وحتى الشكلانيين الروس. ومن الواضح أن منهجه في تحليل الأثر الأدبي بقي متأثر 

  . 24السائدةبعصره واتجاهاته الفكرية 

عندما يهتم التأويل التحليلي النفسي ʪستكشاف أعماق النص، فإنه حتما سيواجه نصا آخر يوجه المعنى ويفسح لمستوʮت دلالية جديدة. 
و أولا بد من الإشارة إلى أن أي أثر أدبي تنغرز جذوره في بيئة ثقافية محددة، حيث تشكل التصورات الجماعية السائدة في طبقة اجتماعية 

  .عصر ما جزءا من بنيته الداخلية

عل العلاقة بين دراسة مما يج ،وʪلتالي، فإن Ϧثير العلوم والإطار التاريخي  بما فيه من صراعات ولغة العصر  يمتد إلى مساحة النص نفسه
ة ʪلنزعة العلمية للقرن تاريخ لفترة طويلالأدب ودراسة اĐتمع ضرورية، وهي مهمة يضطلع đا التاريخ الأدبي بمعناه الدقيق. وقد ارتبط هذا ال

  .25 التاسع عشر ومسلماēا القائمة على مذهب الإرادة، مما يجعله في الواقع مرآة تعكس تطور علوم عصره ورهاʭته الفكرية

لداخلية. وقد أسس ا ختاما يعد علم النفس علما مركزʮ في العلوم الإنسانية، يدرس آليات النفس البشرية ويعتمد على الحدس والتجربة 
يل للعلاقة وثيقة مع النقد الأدبي، حيث ينظر للنص بمنظور فرويدي على أنه لغة الرغبة، مما يربط العملية الإبداعية ʪللاشعور ويوسع التح

  .ليشمل السياق الثقافي والاجتماعي الأوسع

ورون. ولا ينفصل بنية النص ذاته، كما في نظرية الاستعارات الملحة لموتطور المنهج النفسي في النقد من التركيز على سيرة المبدع إلى تحليل 
 هذا التأويل عن السياق التاريخي والثقافي، فالنص يحمل في داخله تصورات عصره، مما يجعل دراسة الأدب جزءا لا يتجزأ من دراسة اĐتمع

 .وتطوره الفكري

  لوم الانسانيةسمات التكامل المعرفي لعلم التاريخ وʪقي الع خامسا:

يلحظ أي ʪحث يستخدم الوʬئق المكتوبة، بغض النظر عن تخصصه، أن التعامل معها يختلف عن مجالات البحث الأخرى. فعلى سبيل 
قاري ع دالمثال، قد يبدأ الجغرافي بملاحظة ميدانية مباشرة كتأثير نوع الملكية على الإنتاج دون الرجوع إلى الوʬئق، لكنه عندما يلجأ إلى عق

مكتوب لفهم ظاهرة اقتصادية، فإنه يصبح ملزما ʪتباع قواعد نقد الوثيقة وتحليلها. وينطبق هذا المبدأ على الاقتصادي والسوسيولوجي 
والفيلسوف عند تعاملهم مع المصادر المكتوبة، والعكس صحيح حيث يمكنهم الاعتماد على منهجيات غير وʬئقية في مراحل أخرى. بينما 

  .   26ن ذلك المؤرخ عندما يعمل كأثري (أركيولوجي)، لأنه في هذه الحالة لا يعتمد على الوثيقة المكتوبة بل على الدليل المادييستثنى م

يجب على المؤرخ عند تحليل الوثيقة المكتوبة أن يدرس كل كلمة في إطارها المعجمي التاريخي، لا المعاصر. فمصطلح مثل مخزن أو جهاد 
في عصر كتابة الوثيقة، ولا يجوز إسقاط الدلالات الحديثة عليه. وتكمن المشكلة في أن القواميس العامة كلسان العرب لا يحمل معنى محددا 

  .تلتزم الترتيب الزمني، مما يعقد تتبع تطور المعنى عبر العصور



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 410 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

الفهم الخاطئ لهذا المبدأ دقيق للكلمة في حقبتها. فلذا، يجب البحث في القواميس التاريخية أو السياق الزمني المحدد للوثيقة لتحديد المعنى ال
كن  مثلا  يفتح الباب للتأويلات الذاتية والمغالطات التاريخية. كما أن المنهج التاريخي السليم يرفض القراءات البعيدة اĐانبة للسياق، فلا يم

  . 27التاريخي والفكري المحدد لكل منهما Ϧويل أفكار ابن خلدون على أĔا ماركسية قبل ماركس، لأن ذلك يتجاهل السياق

 سالهدف الأول هو اكتساب الوعي التاريخي، الذي يتجاوز مجرد التعامل مع الوثيقة المكتوبة أو Ϧليف كتب عن الماضي. فالمؤرخ المحترف لي
  .ʪلضرورة صاحب وعي ʫريخي، كما أن الإخباري قد يجمع الأخبار دون أن يدرك أبعادها التاريخية

لتاريخي اويكتسب هذا الوعي من خلال المقارنة النقدية بين مناهج العلوم الإنسانية، بما فيها التاريخ، وتحليلها تحليلا دقيقا وشاملا. فالفهم 
  .28الحقيقي ينبثق من إدراك سياق المناهج وحدودها، وليس من مجرد جمع الرواʮت أو الوʬئق

ت أخرى  قيقيا، فبينما يتسم مجال التاريخ ʪلاتساع ليشمل أي ظاهرة إنسانية، تقتحمه تخصصاتظهر إمبرʮلية التخصصات تحدʮ منهجيا ح
يدانه والمشكلة تكمن عندما يستعير المؤرخ مناهج تلك التخصصات ويطبقها في م ،كالجغرافيا والاقتصاد والألسنية مستخدمة أدواēا الخاصة

فعلى سبيل المثال، إذا أخذ المؤرخ منهج اللسانيات بحرفية وعممه دون تمحيص، فقد  .يدون نقد أو مساءلة لمطابقة المنهج للهدف التاريخ
ة نيتنكر دون وعي  لروح التاريخ وجوهره كمنهج قائم بذاته. ولا تزدهر الحاسة النقدية الضرورية لتجنب هذا الخطر إلا من خلال دراسة مقار 

  .29ية كل منها وحدود انتقال أدواēا بين الحقول المعرفيةعميقة لمناهج العلوم الإنسانية المختلفة، تبرز خصوص

زلة عوفق مبدأ التقاسمية، ترتبط الظواهر الاجتماعية  في الماضي والحاضر بشبكة من العلاقات الواجدية أو الوظيفية، مما يفقد الحادثة المن
يخ ودعوته، فية، الذي يبدأ غالبا بحادث غير متوقع كوصول شقيمتها التفسيرية. إلا أن هذا المنطق لا يفسر ظاهرة مثل Ϧسيس الزاوية الصو 

ومع ذلك، لا يتخلى المؤرخ تماما عن البعد  .وهو ما يهم المؤرخ ʪلذات على عكس المنظور الأنثروبولوجي الذي قد يهمل الأصول التاريخية
ن تعادل أجزائه وتطوره المنطقي الداخلي، مما يقترب م) كنظام متكامل ذاتيا تكشف ع1912-1757التقاسمي؛ فدراسة نظام المخزن المغربي (

يهز النظام برمته ويغير قواعده،  1912من التحليل التقاسمي. لكن هذا التكامل نفسه محدد ʫريخيا، حيث أن الحدث الكبير كالحماية سنة 
  .30 مما يؤكد أن التاريخ لا يختزل في البنى وحدها

 داخليا خاصا، حيث ينطلق من البحث عن المطلق ويتعامل مع المفاهيم في فضاء يتجاوز التطوروكذلك يمتلك التحليل الفلسفي منطقا  
الزمني، مما يجعل الفلاسفة عبر العصور يبدون كمعاصرين يتحاورون خارج إطار التاريخ. وهذا النفي الضمني للزمن يظهر جليا حتى عند 

سياقها  هرʮ بين المنظور الفلسفي اĐرد والمنظور التاريخي الذي يدرس الظواهر فيالفلاسفة المهتمين به كموضوع، مثل هيغل، مما يفرق جو 
  .31 الزمني النسبي والمتحول

 فيعند تناول مفهوم مثل الحرية، يجب تحديد إطاره الزمني، فهي ليست مفهوما ʬبتا بل تراكما مفهوميا يتطور عبر التاريخ. يستقر المفهوم 
بل، سوف لاستكشاف مضامينه وأقصى إمكاʭته، مما يفسر دوام الإشكال الفلسفي فيه وقدرته على استشراف المستقفترة معينة، فيحلله الفيل

ة طالما بقيت الأسس اĐتمعية الحاملة له قائمة. أما لدى المؤرخ، فتبدو الحرية كظاهرة متشكلة، يبدأ وينتهي كل شكل ʫريخي منها في فتر 
ن المنظورين عبر دراسة منهجية تكشف خصوصية كل منهج، فالفيلسوف يستعمل المفهوم كهدف مجرد، بينما محددة. ويظهر التمييز بين هذي

  .32يتتبع المؤرخ تشكله الواقعي، ودون هذا التمييز يقع خلط منهجي خطير حتى مع الاستعانة المشروعة بتخصصات أخرى

ي لجودة لتاريخي، فإن نجاح التواصل مع النص أو فشله هو المحدد الرئيسبغض النظر عن التأويلات والمناهج التي يستخدمها القارئ للنص ا
تعتبر قضية و الفهم أو سوئه. ويبدأ هذا التواصل ʪلوفاء للمعنى القاموسي الأصلي للكلمات والمفاهيم كما استخدمت في سياقها التاريخي. 

ني عليه كافة يبنى على التفاهم؛ وهو القاسم المشترك الذي يجب أن تنب التواصل والتفاهم أساسية في الدراسة التاريخية، إذ أن التاريخ نفسه
  .33التحليلات والتأويلات اللاحقة



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 411 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 تمحور اهتمام المؤرخ مارك بلوك حول ثلاث قضاʮ منهجية جوهرية: السؤال، والتركيب، و المقارنة، متأثرا في ذلك بكل من هنري بير وإميل
ف الوثيقة، والتركيب وسيلة لتجاوز التفاصيل وتوليد الأفكار الكلية، أما المقارنة فهي الطريق لتخطي الوصدوركايم. فالسؤال هو أداة استنطاق 

وبخلاف المدرسة الوضعانية التي فصلت بين مرحلة تحليل الوثيقة ومرحلة التركيب، أكد بلوك على التداخل الحتمي بينهما، مشيرا  .إلى التفسير
تلقاء نفسها بل تحتاج إلى مؤرخ يحسن استجواđا. كما رفع من شأن منهج التركيب، معتبرا إʮه أحياʭ أكثر إفادة إلى أن الوʬئق لا تتكلم من 

ت، ثم امن الدراسات المونوغرافية التفصيلية. وقد تبنى المؤرخون اللاحقون هذه الرؤية، فجعلوا من المونوغرافية مرحلة Ϧسيسية لاكتساب الأدو 
  .  34على نطاق أوسع لتقديم أفكار شمولية، حتى وإن أʬرت جدلا انتقلوا إلى التركيب

ن الوعي التاريخي والمنهجية الدقيقة يعدان حجر الأساس لأي دراسة ʫريخية صحيحة. ويجب أن ينطلق هذا الوعي أانطلاقا مما سبق يتبين 
ʮلية التخصصات فاهيم المعاصرة على الماضي والتحذير من إمبر من فهم دقيق للوثيقة المكتوبة في سياقها اللغوي والزمني، مع تفادي إسقاط الم

  .التي تخلط المناهج دون مراعاة لخصوصية الحقل التاريخي

في  كويكمن التحدي المنهجي في التوفيق بين تحليل البنى الاجتماعية طويلة الأمد مبدأ التقاسمية وأهمية الحادثة الفردية في التاريخ، وكذل
 المنظور الفلسفي اĐرد الذي يتعامل مع المطلق والمنظور التاريخي النسبي الذي يدرس التحول. ويظل التواصل مع النص عبر معانيهالتمييز بين 

 .الأصلية والتركيب النقدي للمعرفة  على طريقة بلوك  هما السبيل لتحقيق فهم ʫريخي سليم يتجاوز الوصف إلى التفسير

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 412 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

  خاتمة:

في ختام هذا البحث، يتضح أن التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية ليس ترفا فكرʮ، بل ضرورة منهجية وحتمية ʫريخية لفهم الظاهرة 
، لقد أبرزت الدراسة كيف أن هذا التكامل يستند إلى دعامتين أساسيتين: احترام الخصوصية المنهجية لكل علمو الإنسانية في تعقيدها وثرائها. 

  .تح حوار فعال بين التخصصات يثريها دون أن يذيب هوēʮاوف

، التي ةفمن جهة، أظهر تحليل تطور العلوم الإنسانية والتاريخ والسوسيولوجيا والنقد الأدبي أن كل حقل معرفي يمتلك أدواته وإشكالياته المميز 
، بينت الدراسة الية الوثيقة والحدث في التاريخ. ومن جهة أخرىتفرضها طبيعة موضوعه كعلاقة الباحث بموضوعه في العلوم الإنسانية، أو إشك

التحليل و أن الفهم العميق يتطلب تجاوز العزلة، وذلك عبر الانفتاح المتبادل كما في التلاقح بين التاريخ والسوسيولوجيا، أو بين النقد الأدبي 
  .ثراء التحليل وتعميق التفسيرالنفسي  حيث يؤدي استعارة المفاهيم والأدوات بشكل واع ونقدي إلى إ

ى لوعليه، فإن التكامل المعرفي الحقيقي لا يعني الذوʪن في بوتقة واحدة، بل هو أشبه بنسيج من الحوارات المتواصلة، يحافظ كل خيط فيه ع
سمى لهذه العلوم: تقديم معرفة الأ قوته ولونه، بينما يكتسب النسيج ككل متانته وجماليته من تناسق هذه الخيوط وتفاعلها. وهو ما يحقق الغاية

  .أكثر شمولا ودقة عن الإنسان، تكون قادرة على مساعدتنا في فهم حاضرʭ المعقد واستشراف مستقبلنا من خلال عبر ماضينا

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 

 

  علاوي عبد المجيد** التكامل المعرفي بين العلوم الإنسانية وباقي العلوم 

 413 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 .الهوامش:                                     

  05، الموضوعية في العلوم الانسانية، ص1984صلاح قنصوة،1 
  صباحا 9.27الساعة  01/11/2025بتاريخ  https://mawdoo3.comموقع :  2 
  .5،المنهجية في الادب والعلوم الانسانية، ص1986كتاب جماعي،  3 
  .7كتاب جماعي، مرجع سابق، ص - 4 
-22،ص2009والابحاث،الكلمة، منتدى الكلمة للدراسات  المعاصرين، مجلة الطبيعيات المسلمين علماء رؤية في  :العلوم بين المعرفي الميلاد زكي ، التكامل -5 

  .22،ص44
  9كتاب جماعي، مرجع سابق، ص -6 
  9كتاب جماعي، مرجع سابق، ص - 7 
 صباحا 9.30الساعة  07/11/2025بتاريخ   https://www.alittihad.ae/opinion/4196684موقع:   - 8 
  14-13سابق، صصلاح قنصوة، مرجع  -9 
  24-23صلاح قنصوة، مرجع سابق، ص - 10 
  51صلاح قنصوة، مرجع سابق ، ص -11 
  66-65صلاح قنصوة، مرجع سابق ، ص - 12 
  77-76محمد حبيدة، المدارس التاريخية من المنهج الى التناهج، ص13 
  77-76محمد حبيدة، مرجع سابق، ص14 
  8-7ابن خلدون ومدرسة الحوليات دراسة مقارنة،ص، منهج الكتابة التاريخية عند 2019محمد حواش،15 
  8-7، مرجع سابق،ص2019محمد حواش،16 
  9د.محمد حواش، مرجع سابق، ص17 
  10د.محمد حواش، مرجع سابق، ص18 
   49، العلوم الانسانية والفلسفة ،ص1996ترجمة يوسف الانطكي ومحمد برادة، -لوسيان غولدمان19 
  59لوسيان غولدمان، مرجع سابق،ص20  
  101لوسيان غولدمان، مرجع سابق،ص21 
  2، النقد الأدبي والعلوم الإنسانية، صϦ2017ليف جماعي،22 
  23، النقد الادبي والعلوم الانسانية، ص1982ترجمة فهد عكام، -جان لوى كاʪنس23 
  24جان لوى كاʪنس، مرجع سابق، ص24 
  63جان لوى كاʪنس، مرجع سابق، ص25 
  .11-10صكتاب جماعي، مرجع سابق، 26 
  .12-11كتاب جماعي، مرجع سابق، ص27 
  .14-13كتاب جماعي، مرجع سابق، ص28 
  .14كتاب جماعي، مرجع سابق، ص29 
  .15كتاب جماعي، مرجع سابق، ص30 
  .15كتاب جماعي، مرجع سابق، ص31 
  .16كتاب جماعي، مرجع سابق، ص32 
  42كتاب جماعي، مرجع سابق، ص33 
  82-81محمد حبيدة، مرجع سابق، ص34 

 


