
 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 518 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

    

  

  

 مقدمة

موقعاً محورʮً في بنية النظرية السياسية الإسلامية، ليس فقط لكونه الإطار المؤسسي الأعلى الذي Ĕض بتنظيم شؤون  الخلافةيحتلّ مفهوم 
ية مرجعية معيارية استند إليها الفقه السياسي الإسلامي في بلورة رؤيته للشرع –عبر القرون  –، بل لأنه مثّل صلى الله عليه وسلمالأمة بعد وفاة الرسول 

الموقع المركزي إلى نشوء جدل فلسفي وفقهي وʫريخي واسع حول ماهية الخلافة، وحدودها، ودورها، وشروط  والسلطة. وقد أفضى هذا
رن قانعقادها، فضلاً عن إمكان استمرارها أو انقضائها في ضوء التحولات الاجتماعية والسياسية العميقة التي شهدها العالم الإسلامي منذ ال

 .الأول الهجري

وحه في الأدبيات على الرغم من وض –، وهو تمييزٌ ظلّ التمييز المفاهيمي بين الخلافة والسلطنةوتتضاعف أهمية هذا الجدل عند دراسة 
 روزموضع التباس فعلي في التجربة التاريخية الإسلامية. فقد أدّت التحوّلات الكبرى في بنية السلطة بعد أفول الخلافة العباسية إلى ب –الفقهية 

ه لألقاب وأشكال حكم موازية، مثل الإمارة والملك والسلطنة، ارتبط معظمها بمنطق العصبية والقوة، على نحو ما نظرّ له ابن خلدون في تحلي
الرابع  نر لانتقال الاجتماع السياسي من "الخلافة" إلى "الملك". غير أنّ اعتماد لقب "السلطان" وانتشاره بين القوى الإقليمية المستقلة منذ الق

ة يالهجري لم يكن مجرد تحوّل اصطلاحي، بل كان دليلاً على اĔيار النموذج الخلافي التقليدي، وتقدّم نظم سياسية جديدة تتأسّس على الشرع
 .الفعلية أكثر من الشرعية المعيارية

اعت أن تملأ القوة الإسلامية الأعظم، واستطالتي تحوّلت منذ القرن السادس عشر إلى  الدولة العثمانيةوتبلغ الإشكالية ذروēا مع صعود 
لعباسية ا الفراغ السياسي والعسكري الذي خلّفه سقوط المماليك وتراجع الخلافة العباسية الرمزية ʪلقاهرة. وقد أʬر انتقال ما تبقى من الخلافة

هل مثلّت امتداداً شرعياً لنظام الخلافة،  :وظيفة الخلافةعلاقة السلطنة العثمانية بإلى السلطان سليم الأول إشكالاً نظرʮً عميقاً، يتمثل في 
 أم أĔّا استحضرت لقب "الخليفة" لاحقاً لأغراض سياسية ودبلوماسية في سياق اشتداد الضغط الأوروبي وتدهور بنيتها الداخلية؟

تجربة الإسلامية، تشكّل الشرعية السياسية في الإنّ العودة إلى هذا السؤال ليست مجرّد قراءة في الماضي، بل هي ضرورة منهجية لفهم كيفية 
ة  دوكيفية تفاعلها مع تحولات القوة ومقتضيات التاريخ. كما أنّ تحليل توظيف سلطات الدولة العثمانية للقب "الخلافة"، ولا سيما منذ معاه

الجامعة  تثمر في اĐال الدولي وفي خطاب)، يكشف عن انتقال المفهوم من دلالته التأسيسية إلى دلالة رمزية تُس1774كوجك كينارجه (
 .الإسلامية خلال القرن التاسع عشر

بعيداً عن  يالدور الموضوعي للدولة العثمانية في اĐالين العربي والإسلاموإلى جانب التحليل النظري، يستدعي هذا الموضوع إعادة تقييم 
 –ثماني أسهم وليات ʫريخية مبالَغاً đا. فالشواهد التاريخية تشير إلى أنّ الكيان العالقراءات الأيديولوجية المتأخرة التي حملّت العثمانيين مسؤ 

في حماية الأقاليم العربية من الهيمنة الأوروبية، ووفرّ إطاراً سياسياً حافظ على قدر معتبر من الاستقرار وعلى استمرار المؤسسات  –عبر قرون 
 .الإمبراطوريةالدينية والقضائية العربية داخل منظومته 

السياقات  لإشكالية الخلافة والسلطنة في التاريخ الإسلامي، عبر تفكيك قراءة تحليلية معمّقةانطلاقاً من ذلك، يهدف هذا المقال إلى تقديم 
واقعية هذا الادعاء في  ىالتي أدّت إلى ظهور السلطنة، وتتبع العوامل التي جعلت من الدولة العثمانية وريثةً رمزية للنظام الخلافي، ثم تقييم مد

  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة
  الدكتور: مكرم الخشناوي

  جامعة الزيتونة
  تونس



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 519 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

الإسلامي، و ضوء المعايير الفقهية والتاريخية. كما يسعى المقال إلى إبراز الأبعاد السياسية والحضارية لدور الدولة العثمانية في العالم العربي 
 .واستجلاء أثر هذا الدور في تشكيل المخيال السياسي الإسلامي الحديث

لافة هو مصطلح إسلامي لا نجد مرادفه في الحضارات الإنسانية كلّها، أفرزته الثقافة والحضارة الإسلامية لا يختلف اثنان في أنّ مصطلح الخ
   رغم الجدل الذي دار حوله منذ وفاة الرسول عليه السلام إلى اليوم والمراحل التي مرت

  đا تطبيقات هذه "الخلافة" في التاريخ.

على شؤون المسلمين بعد وفاة النبي أو هي الرʮسة العامة في أمور الدين و الدنيا نيابة عن الرسول.  وقد عرّفها الفقهاء Ĕϥا الولاية العامة
ية) ʭفعة طوفي المقدمة جعل ابن خلدون "الخلافة" أفضل النظم السياسية التي شهدها التاريخ البشري إذا ما اعتبرʭ أĔا "سياسة دينية (لا تيوقرا

رة". فإذا انطلقنا من أنّ "حقيقة الملك أنهّ الاجتماع الضروري للبشر، ومقتضاه التغلبّ والقهر اللذان هما من آʬر في الحياة الدنيا وفي الآخ
الغضب والحيوانية، كانت أحكام صاحبه في الغالب جائرة عن الحق، مجحفة بمن تحت يده من الخلق في أحوال دنياهم لحمله إʮهم في الغالب 

ة أغراضه وشهواته... وتجيء العصبية المفضية إلى الهرج والقتل. فوجب أن يرجع في ذلك إلى قوانين سياسية مفروض على ما ليس في طوقهم من
 –". ولكن هذه القوانين الضرورية لآنتظام الدولة واĐتمع 1يسلّمها الكافة وينقادون إلى أحكامها، كما كان ذلك للفرس وغيرهم من الأمم

غير ضامنة للعدل إضافة إلى أن "الخلق" في العقيدة الإسلامية لم يكن الهدف منه دنيوي فقط بل "إنمّا المقصود هو  –ϵقرار الواقع و العقل 
دينهم المفضي đم إلى السعادة في آخرēم... فجاءت الشرائع بحملهم على ذلك في جميع أحوالهم من عبادة و معاملة، حتى في الملك الذي 

، فأجرته على مناهج الدّين ليكون الكلّ محوطا بنظر الشارع. إذ أحوال الدنيا ترجع كلّها عند الشارع إلى اعتبارها هو طبيعي للاجتماع الإنساني
  ."2بمصالح الآخرة

فالفرق إذا واضح وجوهري بين "الخلافة" و"الملك": فالأوّل انبنى أساسا على الدين "لا في نظمها (أي الخلافة) فحسب، بل وأيضا في 
ــــــــــــا وائتمارهم ϥوامرها... إذ كان الوازع في الخلافة كامنا في نفوس المسلمين لا يحتاج إلى شوكة ظاهرة أو قو تضامن المس  ."3قاهرة ةلمين حولهـــ

صبية عأمّا النظام الثاني أي "الملك" فهي أعم من الخلافة حيث اشتركت في وجوده جميع الأمم وهو يتأسس على نزعة إنسانية طبيعية وهي ال
  سواء عصبية رحم وقرابة ضيقة أو أنواع التحالف والتضامن من ولاء وجوار واتفاق في المشارب أو المصالح...

قد استخدم في   ."4إلاّ أنّ اللّبس والتداخل حصلا في فهم واستخدام كلّ من مصطلحي "السلطة" و"الخلافة": من ذلك أن لفظ "سلطان
عنى القوة والسيطرة التي تتمثّل في صاحب الحكم بصفة عامة، ثم بمعنى صاحب حكم في الشؤون المدنية أو العصر الإسلامي الأوّل بما يفيد م

الشرعية، كما أطلق على القاضي. وأصبح فيما بعد ينسب بصفة عامة إلى شؤون الحكم في الدولة الإسلامية، وهذا ما عناه "ابن الطقطقي" 
وكذلك "الماوردي" في كتابه الشهير"الأحكام السلطانية" وكذلك كتاب "السلطان" (وهو القسم  في كتابه "الفخرى في الآداب السلطانية "

  .5الأوّل من كتاب "عيون الأخبار") لابن قتيبة

 غير أن الحقيقة التاريخية تؤكد أنّ هذا اللقب لم يصبح وقفا على رؤساء الدول الإسلامية ومن إليهم إلاّ في العصر العباسي الثالث حين
" كانوا أوّل مـــن حملوا هذا اللقب بعد أن 6ضمحلت فعليا سلطة الخلفاء السياسية و العسكرية . ويرى المحققون في هذه المسألة أنّ "آل بويها

يه طحجّروا على الخلفاء العباسيين واستأثروا دوĔم ʪلسلطة، كما كانوا يغتصبون من الخلفاء تفويضا يقرأ على الناس كالتفويض الذي كان يع
الخلفاء لأولياء العهد. وبذلك اكتسب هذا اللقب نوعا من الشرعية كما اكتسب ʪلتالي حقوقا معينة، وقد أحيطت تولية السلطان البويهي 

  . 7بمراسم ملكية على نحو ما كان يجري في العصر الساساني ϵيران

 صوصا بعد إعلان بعض الولاʮت استقلالها السياسي عنلكنّ هذه الظاهرة تطورت بشكل آخر في أصقاع أخرى من البلاد الإسلامية خ
رز هذه الدول بدولة الخلافة في المشرق لا سيما بعد قيام الخلافة الشيّعية الفاطمية و منافستها للسلطة المركزية إثر انتقالها إلى القاهر. وكانت أ



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 520 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ين، وكان " وقد تلقب رؤساء السامانيين ʪلملوك والغزنويين ʪلسلاطالمستقلة الدولة السامانية في آسيا الوسطى والدولة الغزنوية في خرسان. 
أوّل رئيس دولة إسلامية اتخذ لقب "سلطان". ثم انتقل هذا  ،م998 -هـ388مين الدولة محمود بن سبكتكين" الغزنوي الذي تولىّ عام 

ك كما أطلق هذا اللقب على رؤساء عدد من الإمارات والممالاللقب إلى الهند وأصبح لقبا رسميا لرؤساء الدول الإسلامية التي قامت ʪلهند،  
  ... 8الإفريقية منها مملكة مالي وسلطنة دارفور بسودان وادي النيل

فالظروف و الملابسات التي حفّت بظهور هذا اللقب وانتشاره في الأقطار والكياʭت الإسلامية بعد الضعف الذي أصاب الخلافة العباسية 
ريد خلفائها من كل سلطة فعلية لدليل واضح على أنّ لقب "سلطان" لا علاقة له بنظام الخلافة لا من بعيد ولا من قريب وتفكك ولايتها وتج

لإشكالية اوإنما هو مجرد تسيمة للدلالة على العظمة والسيطرة، وأن الخلافة والسلطنة مختلفتين في وظائفهما الممتدة عبر التاريخ الإسلامي، لكن 
د ظهور الكيان العثماني وثقله العسكري والسياسي على الساحتين الإسلامية والدولية خصوصا فـــي القرن السادس عشر طرحت بجد بع

الساحقة للقوة العثمانية وسيطرēا الكاملة على المشرق العربي و شمال إفريقيا ما عدى المغرب الأقصى.  الانتصاراتالميلادي الذي شهد غمرة 
من منصبه ونفيه إلى اسطنبول من قبل السلطان  9يدا بعد إلغاء اسطنبول من قبل القاهرة بتجريد آخر خليفة عباسيثم زادت المسألة تعق

التركية  ةالعثماني سليم الأوّل. وهكذا انتقلت الخلافة ولو بشكل رمزي إلى سليم الأوّل وʪلتالي إلى العثمانيين حتى ألغيت إثر إعلان الجمهوري
  بع ذلك من محاولات لإعادēا من بعض العلماء والأمراء والسلاطين ولكنها محاولات ʪءت ʪلفشل.م رغم ما ت1923سنة 

فالجدل إذن انطلق من هذه الحقائق التاريخية المتشابكة وهذه الضبابية التي صاحبت هذه المصطلحات ومدى رمزية هذه الألقاب في المخيال 
ن بقاع الخلافة الفعلية والخلافة الرمزية والخلافة الجزئية التي تظهر من حين إلى آخر في بقعة م الجمعي الإسلامي ومدى تطابقها للواقع. فهناك

 تيالعالم الإسلامي لترشح نفسها بديلا للخلافة التي تعارضها ولا تعترف بشرعيتها مقياسا لنموذج إسلامي مثالي يعرف ʪلخلافة الخالصة ال
اتفقت عليها الأغلبية  طبقا لشروط ʪلاختيارسلمين وتميزت مرحلتها Ĕϥا قامت على الشورى  وانعقدت تولى خلالها الخلفاء الراشدون أمور الم

في الشرط  تلافالاخ( رغم  المسلمة، منها توفر العلم و العدالة و الكفاية وصحة البدن والعقل للمترشح إليها "مما يؤثر في الرأي والعمل"
  تجاوزه فيما بعد). الخامس وهو النسب القريشي الذي وقع

بعدت والعقلية أنّ نظام الخلافة كان وانتهى بل است قطع ʪلحجج التاريخية –وهو أحد أكبر مفكري الإصلاح الإسلامي  –فابن خلدون 
خرج  عودته لأنّ شرطه التاريخي الذي أفرزه لن يتكرر منطقيا حيث "انقرض شأن الخلافة وطورها وصار الأمر كله ملكا أو سلطاʭ ... ثم

ـــــب  .بعدا عنهم بمنحاها وعصبيتها" 10الأمر جملة من العرب وصار الملك لسواهم من أمم الترك والبربر، فازدادت هذه الخطط الخلافية والسبـ
ئعه نحلتهم افي ذلك حسب التحليل الخلدوني هو "أنّ العرب كانوا يرون أنّ الشريعة دينهم وأن النبيّ صلّى الله عليه و سلم منهم، وأحكامه وشر 
ن كان Ϧهّل بين الأمم وطريقهم، وغيرهم لا يرون ذلك، إنمّا يولوĔا جانبا من التعظيم لما دانوا ʪلملّة فقط. فصاروا يقلدوĔا من غير عصابتهم مم

زمان الوحي  ادلابتعط ) وʪلتالي يتبين لنا أنّ نظام الخلافة عند ابن خلدون قد انتهى أمره "ليس فق120(  "...11في دول الخلفاء السالفة
م النظم والمقياس في تقيي ولكن يبقى المعيار الشرعي الديني هو الفيصل ."12شرط ʫريخي لقيامه وهو انقراض العصبية العربية لانتفاءوإنمّا أيضا 

وتميزها ʪلنسبة لأيّ مسلم مفكر أو عادي، ومهما بلغت التصورات حول إمكان قيام نظم سياسية غير دينية فإن ابن خلدون وغيره من 
موا من نظم االإسلامي أي أن البشر مجرد مستخلفين ɍّ على الأرض، ومهما أق الاستخلافمفكري الإسلام لا يلبثون أن يقيسوĔا "بمقياس 

د أوجبتها ق" وهو ما يفسر استمرار وجود نظام الخلافة ʪعتبارها "13والسياسة فهي نظم بتراء ما دامت مجرّدة من الغاية الدينية الاجتماعفي 
وēم وتضامنهم " يرى فيها المسلمون رمزا لوحدēم وأساسا لق14كلّه حراسة للدين وسياسة للدنيا به  المسلمينالشريعة وأĔا كانت عبر ʫريخ 

وهي ʪلتالي ضرورة سياسية ودينية زادها تفكك العالم الإسلامي وضعفه وتقهقره أمام الأعداء شرعية وحجة على حاجة المسلمين إلى هذا 
  النظام الذي لا يمكن مقارنته بغيره البتّة لأنهّ الوحيد المتصل بفكرية "إسلامية الدول".

طرحت الإشكالية " ين عنوانية الخلافة وتطبيقية نظام  15بقاʮ الخلافة العباسية إلى السلطان سليم الأوّل لذا عندما انتقلت "الخلافة" أو     
ـــــة   م،1571السلطنة العثمانية" لأنّ البعض يرى أنّ الخلافة كمنصب ديني رسمي ورمزي في آن واحد، كان قد انتهى فعله التاريخي منذ سنـ



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 521 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ي كان يعيش في ظلّ السلطة الدنيوية لنظام دولة المماليك بمصر، لأنّ النظام الذي اتبعته الدولة العثمانية وذلك إثر ذهاب آخر خليفة عباّس
ن السياسية الأخرى التي عرفها التاريخ الإسلامي كنظام الخلافة والإمارة والسلطنة (التي تحدثنا ع النظمهو نظام السلطنة الذي تميز بدوره عن 

ولكن كان لا بد لمسألة استمرارية السلطة الدينية من أن تجد حلاّ طبقا  .16) ونظام الشاه ونظام الشرافةأنواعهاو ظروف ظهورها وأطوارها 
طان للإرادة النظام العثماني. وʪلفعل استطاع "شيخ الإسلام" المقيم ʪلأستانة أن يكرّسها لصالح نظام السلطنة العثمانية "في حين كان الس

لسياسية من إرادته السلطانية المطلقة أثناء حكمه... ولكن تقع تلك السلطة الزمنية تحت مراقبة شيخ الإسلام الذي  العثماني يستمد سلطته ا
  ."17التي تحدثها الإنكشارية مثلا... التمردكثيرا ما يتدخل ليوجّه النظام في حالة ضعف السلاطين أو 

Ĕϥا دار الخلافة أو  ةالقسطنطيني" مرادفين معنى ومبنى كما وصفت  ةلطنوʪلفعل فمنذ ذلك الوقت أصبح اصطلاحا "الخلافة" و"الس     
 في دار السلطنة على حدّ  سواء خصوصا منذ القرن السابع عشر الذي شهد تراجعا في القوة العثمانية العسكرية واضطراʪ في الإدارة وانخراما

، ويذهب الدكتور "سياّر جميل" الأستاذ في دائرة علم التاريخ بجامعة وهران ʪلجزائر إلى التأكيد أن السلاطين من آل عثمان يهرعون الاقتصاد
 إلاّ عندما يشعرون ʪلضعف فهم "لم يهتموا به (أي بلقب "الخليفة") اهتماما أكيدا أو هامشيا إلاّ بعد وإدعائهبلقب "الخلافة"  الاستنجادفي 

م) عندما 1774تموز يوليو  21كوجك كينارجه" ("لضعف الذي أصاب دولتهم منذ أوائل القرن الثامن عشر، وخاصة بعد توقيع معاهدة ا
ـــــــي احتلتها روسيا... ʪعتباره خليف  ةسمحت فيها روسيا للسلطان أن يحتفظ ببعض الصلاحيات الدينية في كريما (شبه جزيرة القرم) الت

هو السلطان العثماني  19" وحسب هؤلاء فإن السلطان عبد الحميد18"أنه ادعاء أقرهّ الروس ولم يقر به فقهاء المسلمين إلى شيراللمسلمين.." م
نه الوحيد الذي تجرأ لكي يعلن نفسه خليفة للمسلمين حاملا "مشروعا جديدا لرعاʮه في إطار الدولة العثمانية بل دعا لأكثر من ذلك في إعلا

" وهو المشروع الإصلاحي الذي تبنته أفكار الجامعة الاسلامية خلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر 20مسلمي العالم ذلك عند جميع
بعد أن كان خصما -الميلادي. وبذلك التف جل المصلحين حول عبد الحميد الثاني الذي وافق على المطالب الاسلامية إلى درجة أن الأفغاني 

رأى "أن الإهانة التي تمس الدولة العلية تنال جميع المسلمين في الشرق والغرب" وقد ذكر أسباب Ϧييده  -العثمانيلدودا لسياسة السلطان 
نواʮه  ، وحسنأروʪالمطلق للدولة العلية بقوله: "... أما ما رأيته من يقظة السلطان وشدة حذره وإعداده العدة اللازمة لإبطال مكايد 

 ."21فقد دفعني إلى مد يدي له فبايعته ʪلملك والخلافة -الذي فيه Ĕضة المسلمين عموما- واستعداده للنهوض ʪلدولة

دّر لها أن تكون الدولة العثمانية التي ق ومهما قيل، وأي كانت خلفيات هذا الجدل وأسبابه الظاهرة والخفية فإنّ الواقع التاريخي أثبت أنّ 
اني وهجماته قد قضت على تعاظم الخطر الإسب -ة في إيران ودولة المماليك في مصر وسورʮولة الصفويدبعد ال-أعظم ثلاث كياʭت اسلامية 

ـــى ثــلاث إʮلات (طرابلس ،م1659هـ/1069على إفريقيا العربية، وجعلها ولاية عثمانية قسمت عام  الاستيلاءالمتكررة التي ēدف الى  -إل
مد أن يص والإسلاميوأنه لولا ظهور القوة العثمانية لما كان للعالم العربي  22ة والتاريخيةالجزائر) بعد أن كانت مهددة في هويتها الديني-تونس
العظيم الذي أصابه أو "على الأقل أن يتكوّن على الشكل الذي تكوّن فيه". فأوقفت بذلك الخطر البرتغالي والإسباني وحمت  الاĔياربعد 

الها في وخلقت في العالم العربي وحدة سياسية كانت قد زالت تماما بعد تفكك الدولة العباسية وهرمها ثم زو  الكاثوليكية أورʪإفريقيا العربية من 
 .الثالث عشر ميلادي-منتصف القرن السابع الهجري

في مرحلة  ةأĔا حمت هذا العالم خلال أربعة قرون كاملة من الخطر الأوربي الذي يتربص به، فمنذ دخول الدولة العثماني وأهم من ذلك
 .عماريةالاستوعلى رأسها فرنسا وإنقلترة في تنفيذ مطامعها ومشاريعها  الأوربيةالضعف في القرن التاسع عشر شرعت الدول 

ة لمن جهة أخرى لم يكن الحضور العثماني في مشرق العالم العربي ومغربه غزوا أو استعمارا كما ادعى بعض المستشرقين والعرب المعادين للدو 
انية بدليل: "أن العثمانيين كانوا على وجه العموم يمنحون المقاطعات العربية شيئا من الإستقلال الذاتي، ويحلون بعض العرب في مكان العثم

دينية لإضافة إلى بقاء اللغة العربية لغة الشريعة ولغة المعاهد ا 23النظام القضائي والمؤسسات العسكرية للإمبراطورية ʪرز من الإدارة الداخلية ومن
ʭهيك عن الآʬر الإيجابية التي تركتها "التنظيمات" في مختلف أقطار الدولة العثمانية تمهيدا لتغيير  24مع أĔا لم تكن هي اللغة الرسمية للدولة

 جذري يسمح لهذه الأقطار ʪلدخول في الأزمنة الحديثة التي فرضها الغرب عبر تفوقه في كل اĐالات.



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 522 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ن دليل ʫريخي على صحة ما يشاع في أواخر القرن التاسع عشر وبداية العشرين الميلادي، ϥن الأتراك وحدهم ʪلتالي "ليس هناك مو 
  المسؤولون عن التخلف وعن التأخر الحضاري الذي ألمّ ʪلأقطار العربية طوال أربع مائة سنة".

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 523 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 خاتمة

صنيفات في التاريخ الإسلامي ليست مجرد نقاش حول الألقاب أو الت السلطنةو الخلافةتكشف الدراسة المتقدّمة عن أن إشكالية العلاقة بين 
ا وصفهبالسياسية، بل هي في جوهرها تعبير عن تحوّلات عميقة في بنية الشرعية وتطور أنماط الحكم عبر العصور. إذ يبينّ التحليل أنّ الخلافة، 
بيات صنموذجاً معيارʮً يستند إلى الشورى والاختيار والالتزام ʪلشريعة، ارتبطت بسياق ʫريخي مخصوص سرعان ما تبدّلت شروطه بفعل تغير الع

 .وتوسع الدولة وتبدل موازين القوة، على نحو ما نبّه إليه ابن خلدون في تفسيره لتحول الاجتماع السياسي من الخلافة إلى الملك

وإن لم تنشأ أصلاً بوصفها امتداداً مؤسسياً للخلافة، فإĔا اضطلعت بوظائف سياسية وحضارية  الدولة العثمانيةد النتائج أنّ وتؤكّ 
ه العالم يوجيوستراتيجية لعبت دوراً محورʮً في حماية اĐالين العربي والإسلامي طوال أربعة قرون، ومنعت تمدّد القوى الأوروبية في وقت كان ف

خرة، أسلامي يعاني التفتت والاĔيار. وفي الوقت ذاته، تُظهر الدراسة أنّ استدعاء العثمانيين للقب "الخليفة" تم في إطار تحولات سياسية متالإ
 .منه إلى ممارسة الخلافة بوصفها نظاماً مكتمل المقومات الشرعية الخلافة الرمزيةوظلّ أقرب إلى 

الواقع الإمبراطوري وبين  لافةالنموذج المعياري للخية بعيداً عن النزعات الأيديولوجية يقتضي التمييز بين ومن ثمّ، فإن تقييم التجربة العثمان
، ʪعتبارهما مستويين مختلفين من التحليل، لا ينفي أحدهما الدور التاريخي والوظيفي الذي أدته السلطنة العثمانية في حفظ الكيان للسلطنة

حياء نموذج خلافي لم تعد شروطه الواقعية متاحة. ويؤدي هذا الإدراك إلى إعادة بناء فهم أكثر اتزاʭً لمسار الفكر الإسلامي، ولا يعيد الآخر إ
 .السياسي الإسلامي، وللعوامل التي أسهمت في تشكيل الوعي الجمعي حول مفهوم الخلافة في العصر الحديث

  توصيات 

 الإسلاميةتعزيز قراءة نقدية للمفاهيم السياسية -

ييز بدقة لتحرير المصطلحات من الاستخدامات المتأخرة، والتم—الفقهية والتاريخية—توصي الدراسة بضرورة العودة إلى المصادر الأصلية
  .بين الخلافة والسلطنة والملك والإمارة

 اجتماعية-عميق البحث في الخلافة بوصفها ظاهرة ʫريخيةت-

الاجتماع السياسي والتاريخ المقارن لفهم الظروف الواقعية التي أسهمت في صعود الخلافة ثم تحوّلها ويقضي ذلك بتطبيق مناهج علوم 
  .وانتهائها

 توسيع الدراسات الوʬئقية المتعلقة ʪلعهد العثماني-

قراءات القومية عن الوتشجيع الاستفادة من الأرشيف العثماني والعربي لإعادة بناء سردية علمية موضوعية حول دور السلطنة، بعيداً 
  .والأيديولوجية

 تطوير مقاربة مقارنة بين النماذج الإمبراطورية الإسلامية-

 .من خلال دراسة مشتركة بين الدولة العثمانية والصفوية والمملوكية، لفهم تنوع أنماط الشرعية والسلطة في العصور الحديثة

 الإصلاحيدراسة تطور مفهوم "الخلافة الرمزية" في الفكر -

 .وذلك بتحليل كيفية استدعاء مفهوم الخلافة في خطاب الجامعة الإسلامية وفي مشاريع النهضة خلال القرنين التاسع عشر والعشرين



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 524 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 إدماج تحليل جيوسياسي معاصر في قراءة التجربة العثمانية-

قعه ضمن علاقات ربي والإسلامي، وفي إعادة صياغة مو بما يسمح بفهم الأثر البنيوي الذي تركته السلطنة في تشكيل الفضاء السياسي الع
 .القوة الدولية

  

 

 

  

  

  

 

  

  



 

 

  مكرم الخشناوي**  دولة السلطنة العثمانية وإشكالية الخلافة

 525 2026 يناير –والثلاثون  خامسالعدد المجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 .الهوامش:                                     

  .337–336المقدمة، الفصل الخامس والعشرون: "في معنى الخلافة والإمامة"، ص. ص:  1
  المصدر السابق. 2
  .51ص:  – 1985انظر: الدكتور أحمد عبد السلام، دراسات في مصطلح السياسة عند العرب، الشركة التونسية للتوزيع، تونس  3
ن أي صار سلطاʭ، طالسلطان في الإصلاح اللغوي لفظ من أصل سرʮني أو آرامي، بمعنى الملك أو الحاكم أو الوالي، وجمعه سلاطين، ومؤنثه سلطانة. يقال: تسل 4

 والسلطنة الدولة التي على رأسها سلطان.
  .427-426القاموس الإسلامي، الجزء الثالث، ص. ص:  5
حكمت العراق وفارس بين منتصف القرنين الرابع ولخامس الهجريين (العاشر والحادي عشر الميلاديين). فرضت سلطاĔا على خلفاء الدولة "آل بويه": الأسرة التي  6

 م، وعرف هذا الدور بعصر بني بويه لأنّ السلطان الفعلي كان في أيديهم، وكان يشمل حكم العراق1055-هـ447م، وعام 945-هـ334العباسية ما بين عام 
م، وأطاح بخسرو 1055-ه 447والأهواز وكرمان وفارس وبلاد الديلم والجبل... وانتهى حكم هذه الأسرة على يد "طغرل بك الساجوقي" الذي دخل بغداد عام 

  . 398فيروز آخر أمراء بني بويه (المرجع السابق، الجزء الأوّل ص: 
شخصية ʫريخية عاشت في اواخر القرن الثالث الميلادي. قامت على يد "أردشير بن ʪبك" عام  آل ساسان أو الدولة الساسانية: دولة تنسب إلى ساسان وهو 7

م، على يد العرب المسلمين. 651ملكا وملكة، وطويت بمقتل آخرملوكها "يزدجر الثالم" عام  32ميلادي ودام حكمها اكثر من أربعة قرون حكم خلالها  226
  ).187/188العربية الإسلامية بدولة الأكاسرة (جمع كسرى). (المرجع السابق، الجزء الثالث ص وتعرف الدولة الساسانية في المصادر 

  م، 1875وقد دامت هذه السلطنة حتى سنة  8
له بمصر جراية ين عوهو الخليفة "المتوكل على الملك محمد بن المستمسك يعقوب" الذي نفي إلى اسطنبول وحبس بقلعة "يدي قله" زمنا ثم أطلقه السلطان سليم و  9

 م.1543حتى وفاته سنة 
 ة.راجع الفصل الحادي والثلاثون من المقدمة الموسوم: "في الخطط الدينية الخلافية"، وهي: إمامة الصلاة والفتيا والقضاء والجهاد والحسب 10
  . 394المقدمة، ص:  11
  .75-74المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء، ص. ص:  ، نش :1990انظر: اومليل علي، في التراث والتجاوز، الطبعة الأولى، نسيان  12
  .76المرجع السابق، ص:  13
  .86، ص: 1992القاضي محمد وصولة عبد الله، الفكر الإصلاحي عند العرب في عصر النهضة، دار الجنوب للنشر، تونس،  14
 تذكر المصادر التاريخية أنه من غير المؤكد تنازل الخليفة العباسي لسليم الأوّل ʪلخلافة. 15
ه)، ودولة الأشراف بمراكش التي 816نظام الشرافة: هي الأسر المالكة التي عرفت ϵسم الأشراف أو الشرفا، وذلك مثل: دولة السادات أو الأشراف ʪلهند ( 16

هـ)، ودولة الأشراف السجلماسيين (نسبة إلى عاصمتهم الأولى سجلماسة) كما تعرف ϵسم دولة الأشراف العلويين.  915عديين (أطلق عليها دولة الأشراف الس
 . 95–93كما عرف أمراء مكّة "ϥشراف مكّة" ... (انظر: القاموس الإسلامي، الجزء الرابع، ص: 

، بيروت/دراسة قدمها د. سيار الجميل عنوان: "دولة السلطنة العثمانية وإشكالية 1987فبراير  –اط ، السنة الثالثة والعشرون، شب4مجلة دراسات عربية، العدد:  17
  الخلافة: رؤية ابستيمولوجية لمواقف ʫريخية متعددة".

  .62المرجع السابق، ص  18
م، حيث تم خلعه من 1909ه الى غاية أفريل 1293ان شعب 18م الموافق لـ:   1876سبتمبر 6تولى السلطان عبد الحميد الثاني حكم الدولة العثمانية في  19

بد الحميد الثاني عن ع طرف "الإتحاديين". ثم تم تنصيب السلطان محمد الخامس خلفا له (انظر تفاصيل خلعه في كتاب "دور اليهود والقوى الدولية في خلع السلطان
  والنشر،  بيروت (بدون ʫريخ). "  للدكتور حسان علي حلاق، الدار الجامعية للطباعة1909-1908العرش 

  .63، ص: 4العدد: -مجلة دراسات عربية  20
  .307، ص: 1970لـ: جمال الدين الأفغاني ومحمد عبدة ، بيروت،  -راجع "العروة الوثقى"  21
ة حتى تدخلت الجيوش نكانت إسبانيا تخطط لتمسيح البلاد التونسية والقضاء على الدين والثقافة الإسلامية عبر القتل والتشريد والتنصير لمدة واحد وأربعين س  22

 م وتم بذلك طرد الإسبان Ĕائيا. 1574هـ / 984العثمانية وتمكنت من إبعاد هذا الخطر سنة 
 .99أسس التقدم، ص:  23
  .ع المبحث الخاص بـ  "دفاع بيرم عن اللغة العربية"راج 24

 


