[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

L’expérience du corps et la santé

La possibilité de I’objectivation du corps: corporéité
Mohamed Rafai
Mohamed Ech-cheikh

Introduction

La question qui reste posée : Existe-il une relation entre la santé et le corps appelé la
corporéité ? En d’autres termes, un corps malade, comment est-il vu par le malade et
par le soignant ? Comment appréhender le corps comme corps ? Que représente 1’étre
humain dans ce monde ? Qu’est-ce qu’un corps sain ? Quelle est la corrélation du corps,
de I’ame, et du monde ? Toutes ces questions convergent vers une seule question : faut-
il séparer le corps de I’ame ? Si oui, quand ? En d’autres termes, faut-il objectiver le

corps ? (1)

Le concept de corporé€ité nous amene au corps et a la vie et nous montre qu’il est
impossible de les séparer. Ceci nous pousse a parler du corps et de I’ame ainsi que de la
définition de la santé dans ce doublet.

Développement

La corporéité peut tre prise comme ’expérience dans 1’invention du corps singulier
comme le démontre Merleau Ponty en disant que le corps et le monde est une rencontre
singuliére. C’est ainsi que dans la phénoménologie de Merleau Ponty, c’est le corps qui
est en relation avec le monde pensé. En effet, le monde n’existe que par la rencontre que
chacun en fait, c’est toute la perception et le savoir sentir qui est ici mise en jeu. Selon
cet auteur, le corps est pour ’ame son espace natal et la matrice de toute autre espace
existant, s’opposant ainsi aux traditions philosophiques qui séparent le corps de I’ame.
Pour Merleau Ponty, le corps fait avec le monde une continuité qu’il appelle « Chair »,
c’est ainsi que toute perception se fait dans et par le corps, c’est pourquoi le corps est
considéré dans la phénoménologie de Merleau Ponty comme « étre au monde », c’est
un tout.

Aristote considérait 1’ame comme le principe de vie du corps et il 1’a nommé
intelligibilité, il représentait I’ame comme I’existence de notre moi qui s’accomplit en
elle-méme. De 14, peut-on dissocier le corps et I’ame ?

Ceci nous conduit a la question suivante : comment garder la corporéité, tout en
protégeant le corps du malade ? Selon Nietzsche (2), le corps et la santé constituent une
unité sociobiologique, en ce sens un modele organiciste, ce qui I’impressionne dans ce
modgcle est la hiérarchie, I’unité synthétique et la solidarité entre les différents organes
du corps. L’unité et la solidarité constituent le gage de la santé corporelle. Un corps sain
se repére dans la qualité de forces qui agissent en lui, ceci laisse savoir également qu’un
corps sain implique une société saine.

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 546



[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

De ceci se déduit que lorsque I’homme tombe malade, il y a le corps et I’ame qui
souffrent quelque-soit le type de la maladie, €également dans 1’état de bien-Etre du corps,
I’ame est libérée et I’homme est dans son état maximum de productivité ; cependant,
dans la prise en charge du malade par le soignant, il est exigé un certain moment la
séparation du corps et de I’ame par la science médicale, I’action médicale s’intégre dans
ce petit monde organisé et le sépare en deux en 1’objectivant (séparation du corps et de
I’ame). Spinoza considere le corps et I’ame une seule et méme chose, 1’ame est la vie
du corps, I’esprit est une idée du corps qui résulte du monisme spinosiste (Michel Serres)

3).

Il y a une coexistence entre notre corporéité et notre conscience pensante ou 1’esprit,
et méme d’apres Spinoza, il y a interaction entre corps et esprit et ce qui démontre que
le concept de santé ou de la maladie se base sur cette interaction entre le corps et 1’esprit,
de telle maniere que Platon insiste sur ’'union du corps avec I’ame, il reprend dans le
Phédre, ce que disaient certains médecins grecs a savoir que le médecin ne peut pas
traiter le corps sans traiter ’ame, du fait qu’il ne serait pas possible de faire un traitement
a moitié sachant que le corps et I’ame forment « un étre tout entier » (4).

Selon Nietzsche, le corps n’est ni un simple enveloppe de ’ame ni un instrument de
jouissance, mais un potentiel bioénergétique qui régit notre vie psychomotrice et
psychosociale. En ce sens, Nietzsche a transformé le dualisme, corps - &me, en une unité
psychosomatique (5).

Gadamer considere que ’homme en bonne santé, c’est I’€tre entier en bonne santé.
C’est la santé du corps et de I’esprit, la maladie du corps peut retentir sur I’esprit en
créant une crainte de la santé ajoutée a la souffrance de la maladie.

La maladie est un trouble qui affecte I’étre en entier et elle est percue par la pensée
comme tel éveillant une conscience de ce trouble. C’est la maladie qui nous rend
conscient de I’expérience de notre corporéité, alors que 1’état en dehors du trouble qui
est I’état de santé nous échappe presque totalement. Dans 1’état de la maladie, I’idée du
corps est toujours une idée mutilée, incompléte et c’est grace a la réflexion (esprit sain),
c'est-a-dire en conservant les idées de ses idées que I’homme arrive a progresser vers la
vérité et se libérer de la servitude de la maladie, ¢’est la persévérance dans son étre selon
Spinoza (6).

Selon Nietzsche, la maladie n’est ni une fatalité ni un handicape absolu mais elle est
un moyen de restructuration du corps. Selon le méme auteur, la maladie est symbolisée
comme un pont entre deux types de santés, une en décadence et I’autre ascendante, nous
devons traverser le pont pour accéder a une nouvelle forme de vie, il ne faut pas étre
paralysé. Nietzsche veut désormais que I’homme sain assume son destin en traversant
le grand pont qui permet de franchir la péripétie de la vie vers la grande santé ou la
grande politique.

Il parait qu’il y a une prédominance de la maladie sur la santé. Cette derniere se place
dans le primat de 1’€tre entier, integre, dans I’évidence de la vie appelée plutot bien-Etre
qui peut étre défini comme 1’état qui nous permet de nous ouvrir sans géne et d’étre

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 547



[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

réceptif a tout selon Gadamer. Cet état de bien-Etre appelé par Heidegger «étre 1a » ou
« Dasein » qui désigne 1’expérience du corps (Corpor€ité). La santé désigne le «étre 1a »
d’un homme qui est la, présent, ouvert et transparent avec un esprit réceptif, de la on
peut dire que la maladie est un manque de quelque chose pour « étre 1a », ¢’est un
manque, ¢’est une déficience inconnue qui prouve le miracle du Dasein de la santé (7).

L’homme vit entre deux poéles, un positif, celui de la santé, de 1’allégresse et de la
sensation de la 1égereté emporté dans un voilage merveilleux sans donner de la valeur a
la santé en ce moment, 1’autre pdle négatif de la maladie dans lequel I’individu a un
sentiment de manque de quelque chose, d’oppression de désorientation, il y a
déséquilibre qui fait souffrir le patient. La médecine scientifique intervient pour rétablir
cet équilibre en agissant sur notre corporéité par une objectivation de 1’individu
aboutissant a une corpor¢ité instrumentalisée.

Spinoza définit la santé non pas par le bien étre ou I’harmonie mais par la capacité de
I’homme a générer la joie pour lui et méme pour les autres. C’est la capacité a ressentir
et a produire la joie active qui s’alimente de sa propre puissance méme lorsque la
maladie affecte ’homme et 1’affaiblit. C’est ainsi que le concept de santé chez Spinoza
n’est plus fondé sur le bien-étre et I’absence de maladie mais sur la puissance méme de
I’étre humain et le progrés de son autonomie. Cette puissance qui est celle du conatus,
est la force par laquelle un individu persévéere dans I’étre (8).

Gadamer pour caractériser la maladie, s’est posé des questions qui permettent de
remuer le fond de ce concept: Que dit la maladie au malade ? Que dit-t-elle au
médecin ? Plus encore que veut signifier la maladie au malade ?

Toutes ces questions sont-elles une aide pour le malade ? Gadamer définit la maladie
comme un trouble de bien-€tre et une perturbation d’autres natures appartenant a un
monde angoissant. Ce monde de la maladie devient de plus en plus accessible a I’homme
grace au progres scientifique et 1’évolution de la médecine, résultant du
perfectionnement et de I’efficience du savoir-faire de ’homme. Ce savoir-faire a permis
d’instrumentaliser la corporéit¢ de I’individu. La médecine moderne a permis
d’objectiver le malade.

C’est pourquoi, la question qui reste au centre de I’élaboration de I’éthique médicale
spinoziste est de savoir ce qui est I’idée d’un corps malade, c'est-a-dire une idée si elle
n’est pas adéquate elle est relativement cohérente pour permettre au malade de vivre ce
corps sans ajouter aux affections de la maladie des effets de tristesse nécessairement
inutiles, souvent nuisible du fait qu’elles diminuent la puissance de 1’individu en
formant un obstacle aux efforts qu’il peut faire pour lutter contre la maladie. Dans ce
cas, il se constitue a I’extérieur des troubles psychiques qui nécessitent de 1’aide ou de
I’accompagnement pour lui retrouver son équilibre intérieur. Ces troubles avec essai de
réhabilitation constituent, selon Gadamer, un exemple des expériences de trouble et des
problémes de réinsertion auxquels I’homme a €té et sera toujours confrontés en tant
qu’homme (9).

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 548



[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

Toutes les cultures humaines depuis I’antiquité nous enseignent a surmonter nos
dépendances et a vaincre nos troubles par une prise de conscience. C’est ainsi Gadamer
voit toujours que « le corps et la vie sont des données vécues qui gravitent autour d’un
déséquilibre et de la recherche d’une nouvelle situation d’équilibre. Gadamer précise
que ce dynamisme existe entre la santé et la maladie dans la vie de I’homme. Il dit que
de petites oscillations de 1’équilibre passent sans conséquences, alors que d’autres
oscillations plus fortes peuvent provoquer un nouvel équilibre qui peut étre rétabli mais
avec de plus fortes oscillations dépassant les limites de 1’équilibre, les conséquences
sont irréversibles et peuvent aller a un drame. Canguilhem proceéde de la méme maniére
dans I’analyse de la causalité entre la santé et la maladie en parlant de normativité, il y
a toujours recherche de nouvelle norme (le normal et le pathologique) (4).

D’apres Gadamer, 1I’enseignement de 1’expérience de notre corporéité se joue dans ce
mouvement d’oscillation entre maladie et santé. Ce qui est remarquable c’est qu’il y a
la régle d’alternance dans la nature : alternance entre veille et sommeil, alternance entre
faim et satiété, alternance entre maladie et santé. Ce mouvement de la vie s’étend par
un rythme renversant en sombrant dans le néant d’un autre étre (mort). C’est dans ce
cycle de mouvement entre santé et maladie que I’homme doit avoir une puissance de
défense et doit étre accompagné par le corps soignant usant du savoir-faire de I’homme,
apporté par 1’évolution scientifique et qui nécessite une objectivation sans aller a la
certitude du corps.

La médecine moderne peut surmonter certaines phases critiques de la maladie
constituant I’acharnement thérapeutique, mais ce dernier a une limite, en prolongeant la
vie végétative par la machine et les drogues, en fait, on ne prolonge que I’agonie, ce qui
fait souffrir le malade, pour respecter la personne qui est en I’homme, il faut renoncer a
la prolongation de la vie végétative. Il se pose la question d’euthanasie. Nous pouvons
nous demander a quel point la science avec sa faculté est capable d’objectiver ’homme

(6).

Notre santé donc est tres liée a 1’ espace dans lequel notre corporéité reste un probleme
a thématiser et a définir (notre santé est toujours voilée), nous aussi on est toujours
exposes a des troubles de santé. Ces troubles de la santé peuvent étre passagers mais
aussi chroniques. Ces troubles, ces problémes nous aident a composer avec le processus
de notre civilisation. Le milieu ou nait ’homme est sa maison, il demande une faculté
pour I’entretenir. Le milieu est un lieu communautaire, il est le lieu habituel ou I’homme
se sent chez lui. C’est pour dire que la santé est aussi la faculté d’avoir et d’établir des
relations avec 1’autre, pour avoir un bien étre, il faut bien vivre dans sa maison
communautaire (société, univers).

La santé n’est pas seulement 1’espace mais aussi le temps; il est dérisoire et impensable
de vivre sans avenir, il faut refuser les occasions qu’offre la vie humaine de vivre sans
avenir. Pour bien vivre, il faut maintenir ouvertes les portes de 1’avenir mais encore
d’ouvrir d’autres possibilités.

Selon Gadamer, « la santé dépend également de 1’insertion de la personne au sein de
sa vie familiale, sociale et personnelle » (1), I’homme doit réapprendre a pratiquer ces

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 549



[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

valeurs sinon notre société progressiste est en voie de la dissolution de la personne
humaine. L’homme va se trouver dans une grande machine de la civilisation et
¢galement objectivé dans la machine médicale. C’est ainsi que 1’individu perdra sa
valeur personnelle et se retrouvera dans un processus de réification et donc sans valeur
de santé vraie mais dans un €tat d’angoisse, de manque, et de détresse. C’est pourquoi,
il faut chercher une norme de vie et d’équilibre avec un sens de responsabilité supérieur
a celui de sa propre personne (10).

A D'intérieur de ce vaste dispositif de civilisation, nous sommes tous des patients donc
a systéme de santé perturbé avec un étre de la personne négligée mais I’homme nécessite
d’€étre un ¢lément constructif de récupération de 1’équilibre dont ’homme a besoin pour
son bien-€tre, sa maison et chez soi.

Cette composante de la santé dépasse le domaine de la responsabilit¢ médicale au
processus de I’insertion de I’individu dans sa vie familiale, sociale et professionnelle.
Le but est d’avoir un équilibre individuel au sein d’un ensemble social et universel dans
lequel on peut agir et auquel on appartient (5).

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 550



[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

Conclusion

Le probléme de la santé se pose sérieusement dans notre sociét¢é moderne
instrumentalisée. Pour cela, nous devons identifier les déficiences et trouver les
solutions qui peuvent donner une image plus humaine a cet aspect de société.

Nous devons toujours vivre avec une objectivation relative a 1’instar de la relation
patient- médecin qui est soumise a 1’objectivation partielle de la corporéité, ceci devrait
se voir dans notre relation sociale, dans notre famille pour mener une vie publique
sereine.

Vivre en bonne santé, peut étre défini en négative comme 1’absence de la maladie et
en affirmative comme la persévérance dans son étre selon Spinoza, la créativité selon
Nietzsche et la normativité selon Canguilhem.

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 551



[ L’expérience du corps et la santé ** Rafai/ Ech-cheikh ]

Références:

1. Gadamer H.G. Philosophie de la santé. Traduit de I’allemand par Marianne Dautry, Paris,
Gallimard, 1980.

2. Nietzsche. Le gai savoir. 1882, Traduction : Patrick Hautling, G.F. Flammarion, Paris, 2007, 120 :
172-173.

3. Masse R., St. Arnauld J. Mpassi. Ethique et santé publique : enjeu, valeur et normalité ; 2003 ?
Books.google.com.

4. Flick U. La perception quotidienne de la santé¢ et de la maladie : théories suggestives et
représentations sociales. Edition L’Harmattan, Paris, 19 mars 2004.

5. Herzlish C. Santé et maladie : analyse d’une représentation sociale. Edition des hautes études des
sciences sociales, 1995, Paris, Eition EHESS, 1992.

6. Ricoeur P. Du texte a I’action II. Essai d’herméneutique, page 96-200. 1 Seuil Esprit, année 1986.

7. Gadamer H.G. Esquisses herméneutiques (essais et conférences). Traduit par Geaorde Grandin,

Paris Brain 2004. Art et cosmologie (1990, page 228). L’art et ses cercles (1989, page 219).

Canguilhem. Le normal et le pathologique. Paris, PUF, 1996.

9. Gadamer H.G. V¢érité et méthode. Les grandes lignes d’une herméneutique philosophique. Traduit
par Etienne Sacré, Paris, Seuil 1976.

10. Dagognet F. Pour une philosophie de la maladie. Edition Textuelle, Paris, 1996.

@

AL MAARIFA JOURNAL * ISSUE: 36th — février 2026 552



