
 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 48 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

    

  

1  

                                                     

 :مقدمة

أكمل صورة وأحسن تقويم، ونزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين. الحمد ƅ رب العالمين، الملك الحق المبين، خلق الإنسان في 
ا في والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين، سيدʭ محمد بن عبد الله الذي جاء ʪلهدى ودين الحق، وكانت رسالته رحمة وشفاء لم

 ستن بسنته إلى يوم الدين.الصدور، وعلى آله الأخيار وصحابته الأطهار، ومن اهتدى đديه وا

 وبعد:

لا شك أن الحضارة الإسلامية أسهمت بقسط وافر في علم الطب وصنع الأدوية وطرق العلاج والتداوي، وحررت الطب من سيطرة  
لتأسيس لمنهج ا ولم يقتصر إسهامها على اكتشاف الأمراض المختلفة ووصف الأدوية المناسبة لها، وإنما امتد واتسع حتى بلغ مرحلة .المشعوذين

 تجريبي دقيق يفوق مناهج المدارس الطبية التقليدية التي كانت سائدة قبل مجيء الإسلام. 

  .ومعلوم أن الطب علم يتطور ʪستمرار، وأن التداوي فطرة إنسانية وحاجة كونية لما فيه من دفع للمضار وجلب للمنافع

 دواء، ليكون سببا في الشفاء، فربط الأشياء ϥسباđا رحمة بعباده. لذلك اقتضت حكمته سبحانه أنه لم يضع داء إلا وضع له 

 وللطب دور كبير في العناية ʪلإنسان وما يعتريه من اعتلال وأمراض وإصاʪت تنال من بدنه أو نفسيته. 

Đحث أهمية هذا الجانب في حياة المسلم، لاسيما إذا تم استثمار جهود البحث العلمي في اʪ توظيف المعرفة ال الطبي، و ولا يخفى على
ية فالرقمية في مختلف التقنيات الطبية المتجددة المؤثرة فيما يخص العلاج من الأمراض، وتنزيل ثمار ذلك على الواقع من خلال خلق جسور معر 

 .فتربط بين العلوم الشرعية ومختلف التخصصات الطبية تجسيدا للفهم السليم لقيم وتعاليم ديننا الإسلامي الحني

 لذلك أتكلم في هذا المقال على: 

 نظرة الإسلام إلى الطب وحاجة الأمة إلى التداوي. وبيان مقاصد الإسلام في الطب. وذلك من خلال مبحثين: 

 .نظرة الإسلام إلى الطب: الأول

 .مقاصد الإسلام في الطب: والثاني 

  

  

  

  نظرة الإسلام إلى الطب
  1المصطفى المرضي 
  طالب ʪحث 

  المغرب



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 49 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 المبحث الأول: نظرة الإسلام إلى الطب. 

 الإسلام إلى الطب في مطلبين:يمكن الحديث عن نظرة 

 المطلب الأول: مفهوم الطب ومشروعيته وعناية الفقه الإسلامي به. 

الطب إذا أطلق في مفهومه العام فإنه ينصرف إلى الاهتمام ʪلإنسان وما يصيبه من أمراض، وهو علم وفن يتجدد في كل وقت وحين، ومجاله 
 مع.من أهم اĐالات التي تمس حياة الفرد واĐت

والإسلام بتعاليمه السمحة اهتم بعلم الطب وʪلمحافظة على قواعد حفظ الصحة وجعلها قواعد عامة تنسجم مع سنن الله في خلقه. وقد 
 وردت عدة نصوص من القرآن والسنة تحث على ذلك.

 فمن القرآن:

 . ϩ2يها الانسان ما غرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلكقوله تعالى: 

 . 3سبح اسم ربك الأعلى الذي خلق فسوىسبحانه: وقوله 

 .4ونفس وما سواهاوقوله تعالى: 

 وجه الاستدلال: 

إن هذه الآʮت الكريمات تدل على وضع" السواء " الذي خلق الله عليه الإنسان، وتحث على العناية به. فالمحافظة على "السواء" هو جزء 
 الشريعة، التي جاءت للحفاظ على مصالح الخلق الدينية والدنيوية على السواء.أساسي من الاهتمام ʪلصحة ويدخل تحت مقاصد 

 ومن السنة:

اد الله تداووا، نعم ʮعبحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعن أسامة بن شريك قال: قالت العرب ʮرسول الله: ألا نتداوى؟ قال: 
 .5الهرم، قالوا ʮرسول الله وما هو؟ قال: واحدافإن الله لم يضع دواء إلا ووضع له شفاء، إلا داء 

 وجه الاستدلال:

إن الحديث الشريف يبشر فيه النبي صلى الله عليه وسلم المبتلين ϥن الله عز وجل كما قدر المرض قدر الشفاء، وكما أنزل الداء وضع له 
 لم، ومنهم من يجهل، وأن الهرم ليس له دواء.الدواء، وأن الناس يتفاوتون في تشخيص الأمراض ومعرفة الدواء، فمنهم من يع

ذن لكل داء دواء، فإذا أصاب الدواء الداء برئ ϵوهذا هو المفهوم من حديث جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 
 .6الله عز وجل

 ن التوجيهات، منها:فالشرع الحكيم اعتنى بصحة المسلم وبوأها منزلة خاصة، يظهر ذلك جليا من خلال كثير م

 .7إن الله يحب التوابين ويحب المتطهرينإنه جعل من شروط صحة الصلاة نظافة البدن والثوب والمكان، قال تعالى: - 1

 .8للفم مرضاة للرب السواك مطهرةإنه أوصى بنظافة الفم في كل وقت وحين لكونه ممر العبور الى البدن، فقال صلى الله عليه وسلم:  - 2



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 50 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 يطهر الفم من الأوساخ والروائح الكريهة، وهو من أسباب رضى الله -وكل ما يقوم مقامه  -فالحديث يفيد: إن تنظيف الأسنان ʪلسواك  
 عن العبد لما فيه من النظافة التي يحبها الله تعالى.

لحالة الطبيعية التي فطر يكون صحيحا إذا كان على افالصحة والمرض حالتان تعترʮن الإنسان، وتؤثران في هيئته وتصرفاته وأفعاله. فالإنسان 
 الله غالب العباد عليها، فإذا خرج عنها مرض بدنه واعتلت روحه واحتاج إلى معالجة.

. وإما للشهوة  9مرض في قلوđموالأصل في المرض أن يكون في البدن، وقد يطلق المرض على مرض القلب، إما للشبهة كما في قوله تعالى: 
 . 10فيطمع الذي في قلبه مرضوله تعالى: كما في ق

والغرض من التداوي هو نفع البشرية بنعمة الصحة التي هي من أعظم النعم التي امتن الله đا على الإنسان، وقد أحسن من قال: العافية 
 ʫج على رؤوس الأصحاء لا يعرفه إلا المرضى.

لتي  هدي وتوجيهات موجودة في أبواب الطب من كتب الحديث النبوي، واوقد كان للنبي صلى الله عليه وسلم فيما يخص العلاج الطبي
ل اتضم ما أوحي إليه وبعض توجيهاته، مثل: إتمام رضاعة الأطفال من قبل أمهاēم، وتناول عسل النحل في الأحوال المناسبة، والتزام الاعتد

 .11في المطعم والمشرب، واتخاذ الأسباب التي جعلها الله وسيلة للشفاء

  والطب نوعان: طب وقائي، وطب علاجي. وفي المقولة المشهورة: الوقاية خير من العلاج. 

وهناك ضرب آخر من ضروب الطب ويسمى:" الطب البديل" وهو يعتمد على وسائل في العلاج تختلف عن الوسائل المعتادة المتبعة في 
 ل: طب الأعشاب، والطب الطبيعي، والطب الصيني المعروف بوخزعلم الطب الذي يدرس في الكليات والجامعات، ومنه على سبيل المثا

خذ أالإبر، والتنويم الإʪحي، والعلاج ʪلتأمل، والمعالجة النفسية، كالمعالجة ʪلتخيل أو ʪلضحك أو غير ذلك من ضروب الطب البديل الذي 
 . 12لتي تصنف تحت عنوان: الأمراض مجهولة النسبمبتدعوها يتزايدون يوما بعد يوم، ولا سيما بعد اكتشاف المزيد من الأمراض ا

وفي ظل التقدم العلمي فيما يخص اĐال الطبي سواء على مستوى الوسائل التي تتعلق ʪلتشخيص، أو على مستوى الوصول إلى تحديد نوع 
لة، حيث أصبحت لتجربة والخبرة الطويالمرض والدواء الذي يناسبه فقد أصبح في قائمة الأدوية ما يقطع بكونه دواء لبعض الأمراض نتيجة ا

 هذه الأدوية في حكم المقطوع đا.

 :ومع ذلك فقد جعل الشارع أمام الباحثين في مجال الاكتشافات الطبية ضوابط دقيقة لا بد أن تخضع نتائج بحوثهم العلمية لها، ومن أبرزها 

 مشروعية الوسائل.1- 

 ومشروعية الغاʮت. - 2

 فالمقصود đا:أما مشروعية الوسائل 

 عدم الاعتداء على حقوق الآخرين، سواء كانت حسية أو معنوية. -أ  

 أن يلتزم المتخصص في مجال الطب بعدم انتهاك القواعد الكلية والمبادئ العامة عند ممارسته لعمله في الحالات العلاجية للمرضى. -ب 

 وأما مشروعية الغاʮت فالمراد đا:

 لاجية مع المقاصد الشرعية في حفظ النفوس والعقول.أن تتفق المقاصد الع -أ 



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 51 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 بطريقة تنافي التكوين الطبيعي والفطري للإنسان. -أو الأعضاء -عدم العبث ʪلأبدان -ب 

 ألا تؤدي طريقة العلاج إلى الانتقال الخصوصيات الوراثية. -ج 

كل من ينتمي إلى مهنة الطب ليجعل من جسم الإنسان مشتلا وانطلاقا من هذه القيود نستنتج أن الإسلام لم يترك الباب مفتوحا أمام  
 13ءلإجراء التجارب، بل لا بد أن يكون عمل المعالج مبنيا على علم دقيق ومعرفة كافية. وإلا تحمل مسؤولية تقصيره كاملة. وقد أفتى الفقها

 .14تطبب ولم يعلم منه طب فهو ضامنمن ʪلحجر على الطبيب الجاهل استنادا إلى حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: 

 .15والضامن هو الغارم الذي يتحمل مسؤولية من يضار بعلاجه بغير علم، حتى لا يختلط العالم ʪلجاهل في أمور التطبيب

 فالطبيب مطالب ϥن يكون على بينة من أمره، وأن يحترم الحدود الشرعية خلال مزاولة مهنته.

يكون لديها تكامل معرفي يجمع بين العلوم الإسلامية والعلوم الطبية، فالأمة لا يمكن أن تنهض  ولا شك أن هذا يحتم على الأمة أن
ا، دʪلتكنولوجية فقط، لأن المعرفة شيء متكامل، والتكنولوجية وحدها لا يمكن أن تبني الأمة المسلمة وصيانتها، لأن للأمة روحا وعقلا وجس

 روح تتغدى وهكذا.... وكما أن الجسد يتغدى، فالعقل يتغدى، وال

فعلاقة الإسلام ʪلطب تنطلق من حقيقة كبرى تحكم نظرة الإسلام إلى الإنسان. فالإنسان في نظر الشرع هو خليفة الله في أرضه، الذي 
يبني ل خلقه سبحانه بيده، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وفضله على كثير من خلقه، وسخر له ما في السماوات وما في الأرض

 البر والبحر ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم فيويعمر. فهو مكرم من قبل خالقه في مخبره وʪطنه، ومشرف في مظهره وصورته. قال تعالى: 
 .16ورزقناهم من لطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا

 ن أجناسهم وألواĔم ومعتقداēم.والتكريم هنا عام يشمل كل البشر رجالا ونساء كبيرهم وصغيرهم بصرف النظر ع

 هذه القيمة العظمى للإنسان هي التي أحاطته بسياج من الضماʭت التي قررēا عدة آʮت قرآنية كريمة، وأحاديث نبوية شريفة. 

من الحقوق  ةوانطلاقا من هذه المكانة، وحتى يبقى الإنسان مؤهلا ومستعدا صحيا وفكرʮ لحمل هذه الأمانة، جعل الشرع الحق في الصح
 الأساسية اللصيقة ʪلإنسان، وهو السبيل المنطقي للحفاظ على حق الإنسان في الحياة.

أقصى ما   منذ القديم -رحمهم الله  -لذلك اهتم المسلمون منذ صدر الإسلام بدقائق علم الطب اهتماما ʪلغا، فقد بذل علماء هذه الأمة 
آليات النوازل الطبية، بناء على ما توفر لديهم من أدوات البحث و  في مختلف القضاʮ، ومنها:كان لديهم من جهد للوصول إلى الحكم الشرعي 

 الاجتهاد في مجال العلاج من الأمراض.

 وقد عرف التاريخ الإسلامي على امتداده نماذج راقية من أهل العلم الذين برعوا في العلوم الشرعية وتفوقوا في تخصصات طبية مختلفة. 

في القرون الإسلامية الأولى من صميم الثقافة الشرعية وموضع اهتمام الحكومات الإسلامية بصورة خاصة، حيث قدمت الأمة وكان الطب 
 الكثير من الجهد في سبيل حماية اĐتمع المسلم وصيانته، وقام الأطباء المسلمون عبر مختلف الأزمنة بمجهودات جبارة في كل وقت وحين.

كانوا علماء   – ومنها علم الطب -علماء الأمة الذين تفجرت ينابيع المعرفة على أيديهم في شتى العلوم والمعارف،  مع الإشارة إلى أن كل 
ʪلشريعة في مستوى من المستوʮت، وكان الطب ʪلنسبة إليهم تخصصا من تخصصات العلوم الشرعية Ϧسيسا على أن المقصود بعلم الطب 

 قاصد الكلية التي جاءت الشريعة الإسلامية وحثت على المحافظة عليها.هو حفظ الصحة، وحفظ الصحة من الم



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 52 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

الشيخ الرئيس كما يسميه الأطباء المسلمون، أو أمير الأطباء كما يسميه الغربيون إلا واحدا من تلك الجهابذة  17وما الإمام ابن سينا 
 .18وز ربيعه العاشرالأفذاذ، حيث كان قد حفظ القرآن وبدأ في دراسة علوم الشريعة ولما يتجا

الذي كان له فضل السبق في الاكتشافات والاختراعات الطبية، وهو أحد أعلام الجراحة المبرزين حتى لقب ϥبي  19ومثله الإمام الزهراوي
ة التي هز عام، حيث كان لمساهماته الطبية سواء في مجال التقنيات المستخدمة أو الأج 500الجراحة الذي اعتمد عليه الغرب مدة تقرب من 

 صنعها، التأثير الكبير في الشرق والغرب، حتى إن بعض اختراعاته لا تزال مستخدمة إلى اليوم في مختلف التخصصات.

 الذي برع في علوم كثيرة وخصوصا: المنطق والطب، وقد ألف فيه كتاʪ سماه: الكليات في الطب. 20وكذا الإمام ابن رشد

اع الطب في المغرب، وفي جامع القرويين بفاس على وجه الخصوص، وإلى بعض الأطباء الكبار إلى إشع -كذلك   -وهنا لا بد أن أشير 
 الذين اشتهروا بذلك.

 فقد تحدث كثير من المستشرقين عن ازدهار الطب في فاس في القرن الرابع الهجري، أي في القرن العاشر الميلادي، وهي مرحلة زمنية متقدمة 
بلاد الإسلام عمقا من الناحية العلمية. وقد أشير إلى وجود مدرسة طبية بفاس في هذا العصر، وكان الطلبة جدا، ملاحظين أن المغرب أشد 

 من كل أنحاء العالم يتلقون فيها العلوم السامية كالطب والفلك والكمياء.

بوصف جراحة الجهاز التنفسي وذلك في  الذي يعتبر أول طبيب قام  21العلامة ابن زهر :ومن العلماء الذين اشتهروا ʪلطب في هذه الفترة 
 .22كتابه الفريد في الطب: التيسير في المداواة والتدبير

بن اأستاذ  24ومنهم: عبد الله بن محمد بن صالح الكتامي مؤسس علم الجغرافيا وكان معروفا في مجال الطب، 23ومنهم: الشريف الإدريسي
هـ، وهذا يدل على أĔا  603لقرويين في بداية القرن السابع الهجري وʪلضبط عام: البيطار الذي منح أول إجازة في الطب، وسلمت له من ا

 أول إجازة منحت في الطب على المستوى العالمي.

، 25ةوكان اعتماد النهج العلمي التجريبي حاضرا في القرويين، وفي هذا الإطار يقول ابن البيطار في كتابه: الجامع لمفردات الأدوية والأغذي
عندي ʪلمشاهدة والنظر وثبت لدي ʪلمخبر لا ʪلخبر أخذت به، وما كان مخالفا في القوة والكيفية والمشاهدة نبذته ولم أعمل به، فما صح 

 وهذا يدل على الطابع العلمي التجريبي في القرويين.

افظا على أصالته ختلفة قال فيها كلمته محوبفضل هؤلاء وغيرهم عرف الفقه الإسلامي عبر مراحل تطوره كثيرا من صور التداوي وأنواعها الم
 ومنفتحا على كل ما استجد في مجال البحث العلمي. 

ئ دوهكذا فتح الفقه الإسلامي ʪب التماس علم الطب على مصراعيه وحرره من القيود التي تحول دون التوسع فيه إلا ما كان منها مخالفا لمبا
 قاصد الكلية التي جاء đا الشريعة الغراء.الشرع، إيماʭ منه ϥن حفظ النفس هي أحد الم

 .حاجة الأمة إلى العلاج: المطلب الثاني

ينطلق الإسلام في مسألة العلاج والتداوي من الأمراض والأسقام، من منطلق الحفاظ على الدين والنفس والعقل، والذرية والمال. وهي 
 عليها وصوĔا من كل ما قد يكدر صفوها. مقاصد الشريعة التي جاء الدين الإسلامي ʪلحث على المحافظة

وتعتبر حرمة الإنسان وسلامة جسده وعقله وكافة بدنه من أهم الحقوق التي يتمتع đا الفرد واĐتمع على السواء، كما يعد هذا الحق من 
 أول الحقوق التي حرص الشرع على حمايتها من الاعتداءات.



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 53 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

فات المتعلقة ʪلطب وأحكام المرضى، فعقدوا لذلك اللقاءات، ونظموا لذلك المحاضرات لذلك واكب علماء الأمة التطورات والاكتشا 
والندوات، فكثرت الدراسات الطبية الفقهية، وسطرت فيها الأبحاث، والفتاوى المختلفة بشكل يعكس شمولية الشرع وصلاحيته لكل زمان 

في هذا  وااعتمدقد . و نالدي لمشروعة يعد من المطالب الشرعية التي تحظى برعايةومكان، إيماʭ منهم ϥن العلاج بجميع أشكاله وطرقه العلمية ا
 أدلة كثيرة تدل على رعاية الإسلام للصحة حفظا ووقاية وعلاجا، منها:  على

 .26ولنفسك عليك حقا قوله صلى الله عليه وسلم: ... -أ 

 وجه الاستدلال:

ن من حق أيد: " تف ولنفسك عليك حقان هذا الدين جاء رحمة للعباد، فهذه الكلمات النبوية" أإن هذا الحديث فيه إشارة عجيبة وهي: 
 جسمك عليك أن تقويه إذا ضعف، وأن تريحه إذا تعب، وأن تعالجه إذا مرض.

لشرابه  ثما ملأ ابن آدم وعاء شرا من بطنه، حسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه، فإن كان لا محالة، فثلث لطعامه وثلقوله:  -ب 
 .27وثلث لنفسه

 وجه الاستدلال:

، يةذإن هذا الحديث الذي يعد من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم فيه تنبيه إلى العناية ʪلصحة، والوقاية من الأمراض الناجمة عن سوء التغ
 وأنه لا بد من نظام الحمية مع الحرص على التوازن في نوع الأكل كما وكيفا.

في هذه الحياة معرض للأمراض وهي كثيرة. فقد أمر الإسلام ʪلتداوي في كثير من نصوصه وتوجيهاته. بل وقرر منهجا ن الإنسان إوحيث  
 علميا خاصا في ممارسة مهنة الطب، كما رسم مسلكا وقائيا في التعامل مع الأمراض، دعا فيه الناس إلى اتخاذ كل الوسائل التي تحافظ على

، وأوجب عليهم عند المرض اتخاذ سبل العلاج 28نع عنهم الأذى والضرر فأمرهم ʪلابتعاد عن المحرمات والمهلكاتذواēم وحياēم وصحتهم، وتم
 والشفاء لتحقيق الأمن الصحي، وحثهم في هذا الصدد على الأخذ ϥمرين اثنين:

 : الاحتياطات اللازمة.أولهما

سدية، وهذا يشمل السلامة من الأمراض الحسية والمعنوية، كما يشمل الصحة وأول توجيهاته في هذا الشأن أنه أمر ʪلحفاظ على الصحة الج
ي هϥنواعها النفسية والبدنية والعقلية والاجتماعية وغير ذلك، وحث على النظافة لما لها من دور كبير في الحفاظ على صحة الإنسان، التي 

 قوام حياته.

ى أساس أĔا من قبيل التحسينيات والكمليات، بل أمر đا وجعلها من شروط صحة ولم يكتف الشرع الإسلامي ʪلدعوة إلى الطهارة عل 
  .29الطهور شطر الإيمانالصلاة. وهي في الإسلام شطر الإيمان، كما قال صلى الله عليه وسلم: 

 : التدابير الاحترازية.وʬنيهما

 ها، أنه منهج وقائي يغلق كل الأبواب والمنافذ المؤدية للأضرارإن أهم ما يميز المنهج الإسلامي في درئه للمفاسد وحماية الناس من شرور 
 والمهالك قبل وقوعها، فهو لا ينتظر المشكل ليقول فيه كلمته، وإنما يسبقه احتياطا واحترازا.

ل حدوثها والتي لمتوقعة قبومن قواعده العامة في هذا الشأن أنه ϩخذ بمبدأ " الوقاية خير من العلاج " الذي يعني حماية الإنسان من الأضرار ا
 قد تؤدي إلى مرضه أو وفاته.



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 54 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

مختلف  ةوارتباطا đذا أمر بعزل المرضى عن الأصحاء في حال وجود مرض معد. كما رغب في الأكل الصحي والتغذية السليمة ومما رس 
الاستحداد،  :خمس من الفطرةالرʮضات النافعة، وحث على إزالة ما يساعد على تراكم الأوساخ عن الجسم، فقد قال عليه الصلاة والسلام: 

 .30والختان، وقص الشارب، ونتف الإبط، وتقليم الأظافر

سننه، إن في تبعنا كل تعليمات الإسلام وشرائعه وفرائضه و وđذا يكون للإسلام السبق في هذا اĐال الحيوي الهام من مجالات الحياة، ولو ت
  مجالات العبادات أو مجال العادات، لوجدʭ هذه الحقيقة ظاهرة جلية. 

 فاستعداد المسلم للصلاة ʪلوضوء والغسل وغيرهما من وسائل الطهارة يعتبر عملا وقائيا رائعا.

ا افة الشرعية، ويعد من فروض الكفاية، لأن حفظ الأرواح وأداء الحقوق لأصحاđوعلى هذا فإن تعلم الطب والتخصص به هو من صميم الثق
 أمر واجب، ولا يتحقق ذلك إلا بوجود طب متقدم وأطباء في مختلف التخصصات.

 وخير ما تعالج به الأمراض القرآن الكريم، وقد دل على ذلك كثير من النصوص، منها: 

 . 31اء ورحمة للمؤمنينوننزل من القرآن ما هو شفقوله تعالى: 

 .32قل هو للذين آمنوا هدى وشفاءوقوله سبحانه: 

كما وردت عدة أحاديث توضح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرقيه غيره، فعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: كان إذا 
سد الله أرقيك، ومن كل داء يشفيك، ومن شر حاسد إذا حبسم اشتكى رسول الله صلى الله عليه وسلم رقاه جبريل عليه السلام، قال: 

 .33وشر كل ذي عين حاسد، الله يشفيك، بسم الله أرقيك

 وجه الاستدلال:

 إن هذا الحديث دليل على مشروعية العلاج ʪلرقية، وفيه بيان للكيفية التي رقى đا جبريل عليه السلام رسول الله صلى الله عليه وسلم،
 ". وانتهى đا. وهذه إشارة على أن الذي ينفع ويضر هو الله.أرقيك، ومن بعدها الرقية بقوله: "حيث بدأ ʪلتسمية

وهناك حديث مشهور يسمى: حديث الرقية. فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن نفرا من الصحابة رضي الله عنهم سافروا حتى نزلوا 
يعا من الغنم فأتي الملدوغ لبعض أولئك الصحابة يرقيه فرقاه على أن جعل له قط على حي من العرب فاستضافوهم فلم يضيفهم فلدغ سيدهم

. وفي رواية قال صلى الله 34إن أحق ما أخذتم عليه أجرا كتاب اللهفبرئ ووفى له بجعله، فذكروا ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم، فقال لهم: 
 .35قد أصبتم، اقسموا واضربوا لي معكم سهماعليه وسلم: 

استنبط العلماء من هذا الحديث مشروعية الرقية، وقالوا بجواز قراءة القرآن والذكر، والأدعية على اللديغ والمريض وسائر أصحاب  وقد
 الأسقام.

 والرقية الشرعية سبب من أسباب الشفاء ϵذن الله تعالى، وتحمي الإنسان من كثير من الأمراض، وأهمها الحسد والعين.

يكون القرآن شفاء؟ وهل هذا إطلاق حقيقي أم مجازي؟ وإذا كان حقيقيا، فهل القرآن يعالج القلوب والأرواح فقط؟ وقد يقول قائل: كيف 
 أم يمتد علاجه إلى أمراض الأبدان؟

 والجواب أن القرآن علاج ʪعتبارات متعددة.



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 55 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

لصدور معناه: أنه يطهرها، فهو شفاء لما في ا فعلاجه لأمراض النفوس من الغل والبغضاء والحسد، والقلوب من الجهل والشك والريب، -أ
 وهدى ورحمة للمؤمنين، وقد تفرد بذلك دون سواه.

فهو العلاج لأمراض الأمة، وأمراض  .36علاجه للأبدان يكون بقراءة شيء منه مع المسح به على موضع الداء بعقد نية وحسن طوية -ب 
 اĐتمع، وأمراض النفس والعقل.

لما كان النبي صلى الله عليه وسلم ينفث على نفسه في المرض الذي مات فيه، فائشة رضي الله عنها قالت: والأصل في هذا حديث ع
 .37ثقل كنت أنفث عليه đن وأمسح بيد نفسه لبركتها

لتي تسكن افالمشكلات النفسية ومرض الصرع مثلا، من الحالات التي لم يستطع الطب المعاصر إيجاد دواء مخلص لها سوى الأدوية المهدئة 
لى ع الألم دون أن تزيله، رغم تقدم الطب وتطوره وتنوع وسائله وكثرة التجارب والاكتشافات في مجال العلاج والدواء. لأن الطب المعاصر يقوم

 مداواة المرض ذي الأعراض المادية المحسوسة.

الشرعية  هذه الأمراض يكون الشفاء منها غالبا ʪلرقيةوأما تلك الأمراض التي لا تظهر للطبيب ʪلحواس فلا مدخل له في علاجها، ومثل  
 من خلال تلاوة الآʮت القرآنية والأذكار النبوية وكثرة الأدعية.

ء افالداء من الله والدواء من الله، ومهمة الأطباء تنحصر في كوĔم يوجهون المرضى إلى طرق العلاج، فهم يطيبون نفوس المرضى حتى ϩتي شف
 الله أو قضاؤه.

فمعالجة البشر بعضهم بعضا بناء على اجتهاداēم ونظرēʮم ومباحثهم إنما هو أمر نسبي، وفي كثير من الحالات يفسد الطبيب حال المريض 
 .38من حيث يظن الإصلاح

 .39فالطبيب يعالج ولا يشفي، يعالج من عمره طويل، ولا علاج لمن عمره قصير

لاج هو محاولة رد العضو إلى حاله ووظيفته، أو مكانه. أما الشفاء فهو إحياء العضو من إن وظيفة الطبيب تكمن في وصفه العلاج، والع
 جديد، وهذا بيد رب العالمين.

ا اĐال ذإن إدراك حقيقة الروح وحقيقة الأمراض التي تصيبها، أو الأدوية التي تجلب إليها العافية ليس في طاقة البشرية أن تعرفه، فعلمها في ه
 .40ويسألونك عن الروح قل الروح من امر ربي وما أوتيتم من العلم إلا قليلال، وفي ذلك يقول الحق سبحانه: أقل من القلي

إن الإنسان الذي لا يعرف حقيقة الروح كيف يعرف طريقة معالجتها؟ فالذي أنزل القرآن شفاء، هو خالق هذه الروح ومبدعها، وهو العالم 
 بما يصلحها ويفسدها.

صلى الله عليه وسلم هذا الإشكال وأزاح وجه الاحتمال حين أمر الذي يشكي بطنه بشرب العسل، فلما أخبره أخوه ϥنه وقد حسم النبي 
 .41صدق الله وكذب بطن أخيكلم يزده إلا استطلاقا أمره بعود الشراب له فبرئ وقال: 

هي ي برفعها وإزالتها في القاعدة العامة: الضرر يزال. و وعلى كل فالتداوي من الأمراض هو ضرورة من الضرورʮت التي أمر الفقه الإسلام 
 . 42لا ضرر ولا ضرارقاعدة مأخوذة من قوله صلى الله عليه وسلم: 

 وهو حديث يتناول بعمومه كل أنواع الضرر، كما يعد مبدأ عظيما من مبادئ الإسلام. لأن طلب العافية مطلب شرعي ودنيوي.



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 56 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

نا في صربه، من أصبح منكم معافى في بدنه، آممالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:  روى الترميذي بسند صحيح عن عمر بن 
 .43عنده قوت يومه، فكأنما حيزت له الدنيا بحذافيرها

الذي  44فكونه مطلبا شرعيا لأن عافية الأدʮن هي في عافية الأبدان، فمن صح بدنه صحت عبادته وأدى طاعة ربه على الوجه المطلوب
 ر به الشرع الحكيم، أم

ة ئوالدين الإسلامي اهتم كثيرا بحفظ صحة الإنسان، واحتوى جزء كبير منه على أحكام وتعاليم ذات الطبيعة الطبية. والثقافة الإسلامية ملي
 ʪلتوجيهات الصحية التي تدعو إلى التطوير والتجديد في مجال الطب، لأن التجديد سنة الحياة. 

ن وجود المال مع وجود الأمراض والأسقام لا يفيد صاحبه في شيء، لأنه لا يتمتع به، وقد يكون وʪلا عليه إذا صرفه وكونه مطلبا دنيوʮ لأ
 في معصية أو لم يؤد منه حق الله.

ر الكون، وعليه و وبناء عليه: فالأمة مطالبة بتوفير المستشفيات والدواء والمعدات الطبية لأبنائها، وعليها أن تستثمر في الإنسان الذي هو مح
 تدور التكاليف الشرعية.

د ر فالإسلام من خلال تعاليمه وقيمه ومبادئه أراد أن ينشئ أمة قوية، ولا يمكن أن تكون الأمة قوية إلا إذا كان أفرادها أقوʮء، فمن الف
ده في أي مجال. وإذا كان يع أن يقدم شيئا لبليتكون اĐتمع. فالفرد هو أثمن ما تملكه الأمة، فإذا كان مقهورا فاقدا لثقته بنفسه، فلن يستط

 قوʮ حسا ومعنى، فلا شك أنه يفيد نفسه وغيره ويكون صالحا ومصلحا.

وية نوعلى الأمة ألا تغفل أو تتكاسل في صناعة الأدوية التي أصبحت حاجة من الحاجات الأساسية، لما فيها من المنافع والفوائد الحسية والمع
أس ميم على الفرد واĐتمع، لأن المريض إذا استشعر أن لدائه دواء يزله، تعلق قلبه ʪلأمل في الشفاء، وبردت عنه حرارة اليالتي تعود ʪلخير الع

 والقنوط، وانفتح له ʪب الرجاء.

الإنتاج، وأداء و وعموما: فالإسلام ينظر إلى الطب والتداوي على أنه وسيلة للحفاظ على استمرارية الصحة والعافية، والقدرة على العمل 
 الشعائر، وعمارة الأرض على ضوء منهج الله.

وعليه: فكل طاقات الإنسان وقدراته يجب أن يسخرها لأداء هذه المهمة. فالجسد والمال والعلم والوقت هي وسائل لعمارة الأرض، وفي 
 ذلك تحقيق للخلافة، وإذا قام الإنسان ʪلخلافة متبعا شرع الله فذلك لب العبادة.

 .مقاصد الإسلام في الطب: بحث الثانيالم

 ويمكن التطرق إليه في مطلبين:

 المطلب الأول: المقاصد الشرعية. 

تكمن مقاصد الشريعة الإسلامية في الطب في كوĔا جاءت لتكريس التكريم الذي خص الله به الإنسان دون غيره من الكائنات، والذي 
 ينطوي على حقه في الأمن على دينه ونفسه وعرضه وعقله وماله. 

أكيد هذه الحماية، وهذا ما يسميه العلماء ومن أجل ضمان الحماية الإلهية للإنسان حددت الشريعة الإسلامية لنفسها مقاصد خمسة لت
 ʪلضرورʮت الخمس، وهي:



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 57 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

حفظ الدين، وهذا المقصد يتضمن حفظ العبادات عن طريق الحفاظ على الصحة الجيدة التي تمكن صاحبها من القيام ʪلعبادات على  1
 أكمل وجه. 

يدʭ موسى فقال تعالى على لسان ابنة الرجل الصالح في مدين تصف سوالإسلام دعا إلى الاهتمام ʪلقوة البدنية وأثنى القرآن على أصحاđا، 
 . 45إن خير من استاجرت القوي الأمينعليه السلام: 

 أي إن أفضل من يؤتمن من اجتمعت فيه خصلتان: القوة والأمانة.

 .47الأمور فقد تم المقصود: وقولها كلام حكيم جامع لأنه إذا اجتمعت الكفاية والأمانة في القائم ϥمر من 46قال أبو حيان 

 .48المومن القوي خير وأحب على الله من المومن الضعيف وفي كل خيركما أثنى النبي صلى الله عليه وسلم على المومن القوي فقال: 

 وما هذا الثناء إلا لاعتناء أصحاب هذه القوة ʪستخدامها في وجوه الخير وإعانة المظلومين.

ام والشراب ونحو ذلك مما يتوقف عليه صحة الأبدان. ويعد هذا المطلب أساسيا لأن الطب يلعب دورا حفظ النفس، ويكون بتناول الطع 2
 جوهرʮ في الحفاظ على حياة الإنسان وصحته من الأمراض والأوبئة وكل ما فيه أذى.

 لامة وصحة وتوازن.فالشريعة الإسلامية لم Ϧت لحفظ الأبدان فقط، بل بحفظ النفوس أيضا بما يعنيه ذلك من س        

حفظ النسل " العرض" ويتمثل ذلك في علاج عقم الذكور والإʭث بما يضمن تكاثرا ʭجحا، والاهتمام ʪلحوامل، والعناية ʪلأطفال من  - 3
 الأمراض في مرحلة ما قبل الولادة وبعدها، وغير ذلك مما هو مفيد للحفاظ على النسل.

4 - ʪ ت الله وكل ما هو مطلوب شرعا، ومنع كل محفظ العقل، وذلك بصيانته وتنميتهʮا لعلم والتفكر والتأمل والاستنتاج والتدبر في آ
 يضر به من مسكرات ومخدرات وغيرها من معوقات العقل الفكرية والمعنوية. فالعقل السليم في الجسم السليم.

5  - Đا أفراد اđ لاعتماد على الأنشطة المنتجة التي يقومʪ فة إلى عدم تمع، وعدم تمكين السفهاء من التصرف فيه، إضاحفظ المال، وذلك
 الإسراف في الإنفاق أو فيما لا يجوز شرعا. 

 وبناء على ما تقدم ذكره يتضح ϥن الدين أولى اهتماما ʪلغا لعافية الإنسان، وϦكيدا لهذا المبدأ أقر الشرع أحكاما خاصة تؤكد عناية
 قلية، المادية، والمعنوية، والاجتماعية، الإسلام بصحة الإنسان البدنية، والع

وفرض عقوʪت رادعة على كل من يعتدي على حياة الإنسان، أو يتلف عضوا من أعضائه. ولم تكتف الشريعة بذلك، وإنما أقرت أحكاما 
بيل الإبقاء على قيد تة في سلدفع المشقة ورفع الحرج عن الناس لكي تستقيم حياة الإنسان، وأʪحت بعض المحظورات عند الضرورة كأكل المي

الحياة، حتى قال الفقهاء: إن الأكل منها واجب، فمن اضطر إلى أكل الميتة ولم ϩكل حتى مات كان آثما، وكذا شرب الخمر، وكشف العورة 
 عند العلاج إذا دعت إلى ذلك ضرورة ملحة.

التوراة والإنجيل ϩمرهم  دونه مكتوʪ عندهم فييجالذين يتبعون الرسول النبيء الأمي الذي فالإسلام أحل الطيبات وأمر đا، قال تعالى: 
  .  أي يحل لهم ما حرم عليهم من الأشياء الطيبة. ʪ49لمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات

اده ل من حرم زينة الله التي أخرج لعبق وأنكر على من حرم على نفسه الاستفادة منها، سواء كان ذلك تدينا أو شحا، فقال تعالى:
 .50والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 58 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

وأصوم ، أʭمولكني أقوم و ، أʭ أعلمكم ƅʪ وأتقاكم لهكما Ĕى عن إرهاق البدن ودعا إلى الاعتدال، حيث قال صلى الله عليه وسلم: 
 .51فمن رغب عن سنتي فليس مني ،وأتزوج النساء، وأفطر

 .عليهم ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والاغلال التي كانت وفي المقابل حرم جميع الموبقات والخبائث والأضرار، قال تعالى:
 .52أي يحرم عليهم ما يستخبث من نحو الدم والميتة ولحم الخنزير

 الضعف وإلى كل ما هو أذى ومفسدة.وبذلك منع أسباب المرض، وسد الأبواب المؤدية إلى 

كل ذلك من أجل الحفاظ على صحة اĐتمع، لأن الإسلام له تصور متكامل عن الإنسان وأنه روح وجسد، وأن كليهما يؤثر في الآخر 
ء مسجده صلى الله اقوة وضعفا، وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم إلى هذه القوة الروحية في قوله لعمار حينما كان يحمل حجرين عند بن

 . 53إن عمارا مليء إيماʭ من قرنه إلى قدمهعليه وسلم، قال له: 

 .54يواصل الصيام أʮما عديدةوđذه القوة كان النبي صلى الله عليه وسلم 

الها وفعلها وأقرها رسولنا قفما على المسلم إلا أن يتعلم ويطبق المنهج الذي أنزله الله تعالى في القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة، التي  
موت و  الكريم صلى الله عليه وسلم، وما أجمعت عليه الأمة. هذا المنهج يشمل تفاصيل كل الأمور التي يحتاجها الفرد والأسرة واĐتمع من حياة

 وبعث.

عليه فرضا ولا يستطيع  أمور تفرضوفي ظل التطور الحديث في نمط العيش نتيجة التغيرات الاجتماعية وتقلبات الحياة، قد يحصل للإنسان 
لى الذي أصاب العالم ϥسره، وأرهق البشرية كلها، عوʪء كروʭ أن يهرب منها، كما نراه في أخذ جرعات مضادة لبعض الأمراض المعدية، وما 

 جميع المستوʮت ببعيد عنا.

كرم بكل اعي وقانوني" فقهي" يسعى إلى تمكين الإنسان الملذلك فالإسلام ينظر إلى اĐتمع على أنه دين ودولة، ونمط حياة، وتنظيم اجتم
 آليات ومقومات الاستخلاف من متطلبات الروح والنفس والجسد والأعضاء حتى يتمكن من بناء حضارة إنسانية.

كون بصوĔا ي وهذا لا يتأتى إلا من خلال الحفاظ على الكليات الخمس وفي مقدمتها حفظ النفس لأĔا موطن التكليف الشرعي، وحفظها
عما يضرها، ويدفع الضرر الواقع đا من خلال الدواء والتداوي الذي هو وسيلة من وسائل حفظ النفس مما يتلفها أو يضعفها. وهو ما أصبح 

بعي طيصطلح عليه بمفهوم الحق في السلامة الجسدية، ويقصد به أن للإنسان الحق في أن يظل جسده مؤدʮ لكل وظائف الحياة على النحو ال
ظائف و الذي رسمته الفطرة السليمة وحددته القوانين الطبيعية ولو كانت أقل الوظائف أهمية، أو كان تعطلها بصفة مؤقتة، وفي ألا تنحرف تلك ال

 في كيفية أدائها للمهام المنوطة đا، وفي أن يحتفظ بتكامله الجسدي وأن يتحرر من الآلام البدنية.

 لاث جوانب:وقد حصر بعضهم هذا الحق في ث

 موضوعي والمتمثل في التكامل الجسدي لجسم الإنسان.الأول 

 لإنسانا ن يكون جسمه مكفول الحماية ولا يقوم أحد ʪلاعتداء عليه ولو من طرف صاحبه لأنأفردي ويتمثل في حق الفرد في  والثاني 
 ذاته. لا يملك

. لأن المقصد العام من التشريع هو حفظ نظام الأمة 55متعلق Đʪتمع والذي له الحق في حماية الجسم من الاعتداءات التي تقع عليه والثالث
واستدامة صلاحه بصلاح المهيمن عليه وهو نوع الإنسان، ويشمل صلاحه صحة جسده، وسلامة عقله، ونظافة عمله، والحفاظ على ما بين 

 شروعة.يديه من موجودات م



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 59 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 وعموما فمقاصد الإسلام في الطب وفق الهدي الإسلامي في صحة الأبدان، هو المحافظة عليها بما عرف، وبما يستجد معرفته من أمور الوقاية
 والتداوي، وتجنب كل ما يضر، والحرص على ما يفيد.

 فالتداوي من حيث هو قائم على ستة أركان: 

دة، وإزالة العلة أو تقليلها قدر الإمكان، واحتمال أدنى المفسدتين بدفع أعظمهما، واحتمال أكبر حفظ الصحة الموجودة، ورد الصحة المفقو 
 المصلحتين بتحصيل أعظمهما، فعلى هذه الستة مدار العلاج.

đ الأمم،  افالشرع الحكيم حارب الأمراض، وأوجد أساليب شتى للوقاية منها، ودعا إلى التداوي، واعتبر الصحة من الأسس التي تنهض
 ولو كانت تتوفر على كل المقومات. وبدوĔا ينعدم الاستقرار والبناء وتنهار اĐتمعات

 المطلب الثاني: الأحكام الشرعية التي يعتمد على رأي الطب فيها. 

 أن كثيرا من الأحكام الشرعية تعتمد أساسا على رأي الطب فيها، منها: –كذلك   –تكمن مقاصد الطب في الإسلام  - 1

 أحكام الحمل والرضاعة وما يتعلق ϵخراج الجنين حيا أو ميتا. - أ

 تقدير درجة المرض ʪلنسبة لإʪحة الفطر. -ب 

 تقدير الأعمار ونسبة العجز البدني وتقرير الحالة العقلية وما إلى ذلك. -ج 

 تحديد وقت الوفاة وأسباđا. -د 

 التفريق بين حالة القتل والانتحار. -هـ 

 حال المولود هل ولد حيا أو ميتا من أجل الميراث.بيان  -و 

هناك عدة قضاʮ ونوازل مستجدة كثيرة ومتنوعة، لها صلة مباشرة بحياة الناس، ولها أبعاد دينية ونفسية واجتماعية لا يمكن الخوض فيها  - 2
يه الحكم على علقة ʪلخنثى المشكل، أو ما تم فإلا بجناحي الطب والشرع، مثل: رفع الخلاف الذي لم يعد له مبررا كالأحكام الفقهية المت

معطيات غير دقيقة كمسألة الحسم في أقصى مدة الحمل، وكالتداوي من العقم، وقضية التهجين بين الإنسان والحيوان. ومسألة استئجار 
 الأرحام. وقضية إنشاء بنوك الحيواʭت المنوية وغيرها.......

تدخل ضمن مقاصد الإسلام في الطب وينبغي أن يراعى فيها التقدم العلمي مما يمكن  -ومثيلاēا -فالأحكام الاجتهادية في هذه النوازل
 أن يكون وسيلة للترجيح الفقهي بين الآراء الاجتهادية، لاسيما ونحن نعيش في عصر تطور فيه كل شيء...

 الاستدلال جي، وصار لدى الناس نزوع جديد إلىفقد حدثت يقضة علمية في مختلف التخصصات نظرا للتقدم العلمي والتطور التكنولو 
 والاجتهاد، خاصة وأن هناك عدة قضاʮ ونوازل جاءت بصور جديدة لا يوجد لها شبيه ولا مثيل في المدوʭت الفقهية القديمة.

ب إخضاعها للبحث العلمي، يجهي قضاʮ  -كالأمثلة التي سبق ذكرها   -فالمسائل الطبية التي لم تقع في الماضي وليس فيها قول أو اجتهاد  
ا حوال والأعراف والعادات في حياة الناس بناء على التقدم التكنولوجي والتطور الاجتماعي ممويتعين فيها الاجتهاد نظرا لتغير الظروف والأ

 يمكن أن يتغير معه موجب ذلك الحكم.



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 60 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

يها يجد الباحث ة والعلمية حولها. فهناك فتاوى كثيرة عند التأمل ففعلى اĐتهدين من ذوي الاختصاص الشرعية والطبية مراجعة الآراء الفقهي
 أĔا مبنية على مستندات ومعلومات لم تعد موجودة، كالأحكام الفقهية المتعلقة ʪلخنثى المشكل.

فت الأحكام الفقهية ، فلا يعلم هل هو رجل أو امرأة؟ وبذلك اختل56والخنثى المشكل هو: الذي لم تتضح ذكورته ولا أنوثته بعلامة تميزه
 الخاصة به في أحكام الرضاع، والطهارة، والصلاة، والإمامة، والحج، والجنائز، والمواريث، وغيرها.

 .57وأغلب الفقهاء يعامل الخنثى المشكل ʪلأحوط في الأحكام، ويعامله على أقل التقديرات في المواريث

هذه الأحكام في حدود ما كان لديهم من إمكانيات طبية للتعرف على الخنثى  وقد بذل فقهاء الإسلام" القدامى" جهدهم في الوصول إلى
. فكانوا ينظرون إلى المبال" المكان الذي 58المشكل في كل عصر دون الرجوع إلى الفحص النسيجي للغدة التناسلية لعدم توفر ذلك آنذاك

 .59يبول منه" أو إلى علامات البلوغ من مني وحيض ولحية وثدي وغير ذلك

وبناء على ضوء التقدم الطبي الذي حصل في العصر الحديث وفي ظل التقنية المتطورة أصبح من الممكن التعرف على الخنثى المشكل بسهولة، 
ى لبل وإعادته إلى وصفه الطبيعي المقارب لحالته، والجزم بذكورته أو أنوثته دون الانتظار لسن البلوغ، وهكذا نجد أهل الطب اليوم أقدر ع

 .60ييز بين حالات الخنوثة المختلفة ودرجاēاالتم

بذلك و  فالتقنية الطبية الحديثة تستطيع بيان الجنين في بطن أمه، فضلا عما بعد ولادته، ومن المستبعد طبيا استمرار اللبس في الخنثى المشكل،
 يرتفع اللبس في المسألة لأنه لم يعد مبرر له.

الحكم عليها على معطيات غير دقيقة وعلى أعراف لم تعد قائمة. من ذلك مثلا: أقصى مدة وكذلك بعض القضاʮ التي تم الاعتماد في 
 الحمل عند المرأة.

 فهذه المسألة فيها أقوال كثيرة وخلاف واسع بين علماء الشريعة، أوصلها بعضهم إلى أكثر من عشرة أقوال. 

بينما ثبت طبيا بما لا يدع مجالا للشك ϥن الحمل لا يمكن أن يبقى . 61ومن بين الآراء أن فترة الحمل قد تصل إلى أكثر من خمس سنين 
 س.أكثر من سنة. وإذا ثبت هذا طبيا ثبوʫ مؤكدا لا شبهة فيه، فلا مفر من القول به، لأن الشرع لا يمكن أن ϩتي بما يخالف الواقع أو الح

قهية للسادة بناء على ما استجد في علم الطب، وقد كان لبعض الآراء الفوالمسألة مبنية على اجتهاد أهل العلم، ينبغي أن يتغير الحكم فيها  
 62مالمالكية قصب السبق في الميل إلى هذا المنحى، ولذلك قال ابن رشد: وهذه المسألة مرجوع فيها على العادة والتجربة، وقول ابن عبد الحك

 .63والظاهرية هو أقرب إلى المعتاد

. وحينئذ يمكن الاعتذار عن العلماء الذين 65لا أصل لها إلا الاجتهاد والرد إلى ما عرف من أمر النساء : وهذه مسألة64وقال ابن عبد البر
يث كذđا ثبوēا وقالوا đا احتياطا. أو على تجارب تبين أĔا خاطئة ح -حينئذ  -قالوا بجواز المدة الطويلة Ĕϥم بنوا ذلك على أخبار ظنوا 

 العلم الحديث.

 ائل التي أثر العلم الحديث في ترجيح أحد الأقوال الفقهية فيها.وهذه إحدى المس

فالعمليات الجراحية الدقيقة" مثلا" تحتاج إلى تحديث مستمر وتجديد لما يتعلق đا سواء على مستوى البحث العلمي، أو على مستوى 
ستجدة سلامية والطبية تستوعب قضاʮ العصر ومسائله المالوسائل، لأن الحاجة قائمة إلى ضرورة إيجاد منظومة متكاملة تجمع بين العلوم الإ

 على هدي الشريعة الإسلامية.



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 61 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

ولا شك أن إعطاء النوازل المستجدة في كل عصر أحكامها الشرعية المناسبة يدخل دخولا أوليا تحت مهمة التجديد لهذا الدين، وإحياء ما 
 اندرس من معالمه.

على أحوال المحكوم  لتنازل، بل إن الأمر فيه ترتيب للأحكاما لا يعني لتساهل، والتنزيلهو ا يل ليسفالمراجعة ليست مرادفة للتراجع، والتسه
 عليهم وهو المكلفون الذين خاطبتهم الشريعة الخاتمة Ĕϥا لا تريد إعناēم.

ة بما يفتح أفق الفقه وازل الطبية الطارئوبذلك يتضح ϥن هناك حاجة ماسة إلى التطوير والتجديد في أسالب وقواعد الاستنباط لمواكبة كل الن
  .على راهنية الزمن، لأن الطب كله بمختلف شعبه وتخصصاته جاء لتحقيق مقاصد الشريعة، ويوجد جميعه في أحضاĔا ولا يخرج عنها إطلاقا

و تحقيق هدفهما واحد، هفمقاصد الطب مندرجة في مقاصد الشرع متلاحمة معها، غير منفكة عنها. وتلتقي مقاصد كل منهما في كون  
 الصحة للإنسان.

وقد برهنت الاكتشافات الطبية الجديدة في معالجة بعض القضاʮ المستحدثة، وكان للفقه الإسلامي حضور قوي ϕراء واجتهادات جديدة  
 تجسد قدرته على النماء ومواكبة المعطيات الجديدة.

فالشرع الحكيم لا يقف حجرة عثرة في سبيل تحقيق أي مصلحة أو حاجة ملحة لأي إنسان، ولكنه يضع الضوابط ليحمي المصلحة من  
 أن تتحول إلى مفسدة، فالعبرة بما فيه مصلحة للإنسان "المريض" بحفظ حياته أو سلامة عضو من أعضائه.

 بتعاطي الأسباب مع تفويض الأمر ƅ وجعل ذلك من الأصول المقررة شرعا.فقد حرص الإسلام على بناء مجتمع صحي وأمر الإنسان 

 ا.يوعليه: فإن أهمية البحث والتجديد في قواعد الاجتهاد المتعلق بعلوم الطب وطرق العلاج، ينبع من ضرورة شرعية أولا، وضرورة واقعية ʬن

  ا واستنطاقه بشكل سليم. ضرورة شرعية تمكننا من قراءة أصولنا قراءة سليمة، وقراءة تراثن

 وضرورة واقعية تمكننا من قراءة الواقع الذي نحيا حوله وفيه، فعلينا أن نجمع بين القراءتين:

 القراءة في الوحي وما دار حوله، والقراءة في الكون وما انبثق عنه من علوم.

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 62 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 :خاتمة

طب شامل يرعى الجسد والروح معا، وهو موجه إلى خدمة كل الناس، من خلال ما سبق ذكره ومناقشته، يتضح أن الطب الإسلامي هو 
 ويحاول الاستفادة من كل المصادر المختلفة والممكنة، فهو يهتم بكل وسيلة ʭجعة ويتوجه إليها مباشرة.

ركزيته في هذه لكون، وموđذا يتبين أن للإسلام نظرية فريدة في الطب ومقاصده، تنطلق من نظرة الإسلام إلى رسالة الإنسان في هذا ا 
من حيث هو   تهالحياة، وأنه جاء لمهمة عظيمة، وهي مهمة الاستخلاف التي تحتم عليه أن يعمل بكد واجتهاد، حتى يكون موضوع صح

 إنسان في تحسن مستمر بفعل آʬر الوازع الديني وبفعل مقومات الوقاية التي يوصي đا ديننا الحنيف.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

  

  

  

  

  



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 63 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 .الهوامش:                                     

م، وعلى شهادة الماستر مسلك: الفقه 2000ولد الطالب: المصطفى المرضي ϵقليم وزان ، وحصل على شهادة العالمية في العلوم الشرعية من جامع القرويين سنة  1
ة المعاصرة جمعا ودراسة تطبيقية وفق الطبيالمالكي بين التأصيل والتنزيل من كلية الشريعة بفاس، يشتغل على بحث في: القواعد الأصولية والفقهية المتعلقة ʪلنوازل 

معة في العلوم القانونية والاقتصادية والاجتماعية والشرعية والتدبير، تكوين: الشريعة والقانون وقضاʮ اĐتمع، كلية الشريعة جا المذهب المالكي، مركز دراسات الدكتوراه
 بنظارة أوقاف شفشاون.سيدي محمد بن عبد الله بفاس. يعمل حاليا موظفا " متصرفا " 

 .7و 6الانفطار: الآية  2
 . 2و1الأعلى: الآية:  3
 .07الشمس: الآية  4
 ).2038). والترميذي (3855). وأبو داود (274/  4أخرجه الإمام أحمد (  5
 .2204)، رقم:1729/  2صحيح الإمام مسلم،" ʪب لكل داء دواء" (  6
 . 220البقرة: جزء من الآية  7
 ). 662/  4مام البخاري تعليقا، كتاب الصوم، ʪب السواك الرطب واليابس للصائم (رواه الإ 8
 . 09البقرة: جزء من الآية  9

 . 32الأحزاب: جزء من الآية  10
 ). 14دراسات فقهية في مسائل طبية (ص  11
 ).603الموسوعة الطبية الفقهية (ص  12
 ). 96الأشباه والنظائر (ص 13
 . 8645لدʭʮت، ʪب من تطبب بغير علم، رقم:رواه أبو داود، كتاب ا 14
 ). 19دراسات فقهية في مسائل طبية (ص 15
 . 70الإسراء: الآية  16
هـ، كان شاعرا مشاركا في علوم عديدة 370هو: الحسين بن عبد الله بن الحسن بن علي بن سينا البلخي ثم البخاري، ولد بخرميش وهي قرية من قرى بخارى عام  17

 ).3/  1واشتهر به، من مؤلفاته: القانون في الطب، والموجز الكبير في المنطق. / القانون في الطب ( وبرز في الطب
الدولي السابع بفاس  رمقتطف من محاضرة تحت عنوان:" إشعاع جامع القرويين في علم الطب" للدكتور امحمد العمراوي أحد علماء جامع القرويين، ألقاها في المؤتم 18

 .2019شهر دجنبر 
وله فيه كتاب  ،هو أبو القاسم خلف بن عباس الزهراوي قال عنه الحميدي في الجذوة: من أهل الفضل والعلم والدين، وعلمه الذي يبق فيه غيره هو علم الطب 19

 ).209 – 208مشهور كثير الفائدة سماه: كتاب التصريف لمن عجز عن التأليف. مات ʪلأندلس بعد الأربعمائة. / جذوة المقتبس (ص 
هـ، ونشأ đا ودرس الفقه والطب والمنطق وغيرها، من مؤلفاته: بداية  520هو: أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد القرطبي، ولد بقرطبة عام: 20

 ). 562/  2هـ، / الفكر السامي ( 595اĐتهد، الكليات في الطب وغيرهما كثير، توفي رحمه الله بمراكش عام: 
هـ، وهو من أسرة مشهورة ʪلنبوغ في الطب، لكنه يعتبر أعظم أطبائها بلا منازع،  484أبو مروان عبد الملك بن أبي العلا زهر الأʮدي، ولد في اشبيلية عام:  هو: 21

 ).519 – 517/  2هـ، له مؤلفات عديدة، منها: التيسير، الأغذية. / عيون الأنباء لابن أبي أصبعيه ( 557توفي رحمه الله عام:
 ).53أحكام الجراحة الطبية (ص  22
هـ، ومنها كان منطلقه إلى بلدان  493هو: أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن إدريس الصقلي المعروف ʪلشريف الإدريسي، ولد في مدينة سبتة عام:  23

تة عشر عاما مما يدل على ته وهو ابن سالمغرب حيث نشأته الأولى فتربى تربية عالية مليئة بمعاني الأمور والتمرس ϥسباب الرʮسة كالشجاعة والعلم، وقد بدأ رحلا
ϥكمله، ومن أشهر   نضجه المبكر فتجول في شمال إفريقيا وبلاد الأندلس وزار بعض مدن فرنسا ومصر والشام. من أعظم إنجازاته: رسم خريطة كروية شاملة للعالم

 هـ.1409الأولى هـ، / مقدمة نزهة المشتاق الطبعة  560كتبه: نزهة المشتاق. توفي رحمه الله عام:
لطان الموحدي أبي عبد سوعبد الله بن محمد بن صالح الكتامي هو أستاذ ابن البيطار، كان ʪحثا موسوعيا متصفا ʪلحذق والكياسة، طبيبا ممارسا، وكان معاصرا لل 24

ن محاضرة الجنود وصناعة الأدوية في عين المكان. / مقتطف مالله محمد بن يعقوب بن عبد المومن الكومي الذي كان يرافقه أحياʭ في المعارك لعلاج المصابين من 
 الدكتور محمد زين العابدين الحسيني، موقع الرابطة المحمدية للعلماء. 

 كتاب مخطوط.  25
 

 



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 64 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 
 .  5788أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، ʪب صنع الطعام والتكلف للضيف. رقم: 26
 . 6769، والنسائي في السنن الكبرى، رقم:0238أحرجه الترميذي في سننه، رقم: 27
 .29لقوله تعالى: ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيما. / النساء: الآية   28
 . 360أخرجه الإمام مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، ʪب فضل الوضوء، حديث رقم: 29
 ). 104/  09فتح الباري صحيح الإمام البخاري ( 30
 .82الإسراء: الآية   31
 . 44فصلت: الآية  32
 .2186)، رقم: 141/ 14/  7رواه الإمام مسلم، ʪب الطب والمرض والرقى، كتاب السلام، (  33
. وقد استنبط العلماء جواز أخذ الجرة على          الرقية 5737)، رقم: 356/  11أخرجه الإمام البخاري، ʪب الشروط في الرقية بفاتحة الكتاب، كتاب الطب ( 34
ʪ .ذا قال المالكيةđلفاتحة والذكر، و 

 . 5749)، رقم: 369/  11صحيح الإمام البخاري، ʪب النفث في الرقية، كتاب الطب ( 35
 ). 100/  5الجامع لأحكام القرآن ( 36
 . 5748)، رقم:369/  11رواه الإمام البخاري كتاب الطب ( 37
 ومما جاء في ديوان العرب:  38

ـــر **  م يدل به **      إن الطبيب له عل            إن كان للمرء في الأʮم Ϧخيـ
  حار الطبيب وخانته العقاقير **  حتى إذا ما انتهت رحلته **

 
  وما أحسن قول الإمام الشافعي: 39

** ʮــــــه ولا سمــــــــــــــــــــــــــــــــــاء **  ومن نزلت بساحته المنا   فلا أرض تقيــــ
  إذا نزل القضاء ضاق الفضاء **  واسعة ولكن **وأرض الله 

ــــــدواء **  دع الأʮم تغدر كل حين ** ــــــــــ   فما يغني عن الموت الــــــــ
 

 .85الإسراء: الآية   40
 .5684)، رقم:284/  11رواه الإمام البخاري، ʪب الدواء ʪلعسل، كتاب الطب، (  41
  ) وقال صحيح على شرط مسلم66/  2ية يحيى، كتاب الأقضية، ʪب القضاء في المرفق. والحاكم في المستدرك (رواه الإمام مالك في الموطأ من روا 42

 ووافقه الذهبي.     
 ).149الطب النبوي (ص   43
 ). 13دراسات فقهية في مسائل طبية (ص  44
 .26القصص: الآية   45
  هـ، وتلقى العلم عن كبار علماء الأندلس، ثم قدم مصر فأخذ عن654هو: محمد بن يوسف بن علي بن حيان الغرʭطي الأندلسي الجياني، ولد عام:  46
  لقرآنلعلمائها حتى أصبح من أشهر علماء النحو واللغة والتفسير والحديث، ويعد تفسيره من أهم التفاسير التي ēتم ʪلجانب اللغوي والإعرابي  
 .1420هـ، / البحر المحيط، طبعة 745الكريم، توفي رحمه الله عام: 
 ). 114/  7البحر المحيط ( 47
48 ʪ ،لقوة وترك العجز، (أخرجه الإمام مسلم، كتاب القدرʪ 2664)، رقم:175/  16/  8ب في الأمر . 
 .157الأعراف: الآية   49
 .30الأعراف: الآية  50
 ). 104فتح الباري ( 51
 ). 476/  1صفوة التفاسير ( 52
 ).512/  2الإصابة في تمييز الصحابة ( 53
 ).593 – 587فتاوى فقهية معاصرة ( 54
 



 

 

  المصطفى المرضي**  نظرة الإسلام إلى الطب

 65 2026 فبراير –والثلاثون  السادسالعدد مجلــــــة المعرفـــــــة **** 

 
 ). 13 – 12(ص  -دراسة مقارنة  -الطبية وتغيير الجنس ومسؤولية الطبيب الجنائية والمدنيالنظام القانوني لإجراء التجارب  55
 ).489/  4الشرح الكبير (  56
الخنثى، وϦخذ  المشار إليها بقول الشيخ خليل: وللخنثى المشكل نصف نصيبي ذكر وأنثى تصحح المسألة على التقديرات، ثم تضرب الوفق أو الكل ثم في حالتي  57
 كل نصيب، من الإثنين النصف وأربعة الربع.../ متن الشيخ خ، ʪب: يخرج من تركة الميت حق تعلق بعين كالمرهون.  من
 ). 396الموسوعة الطبية الفقهية ( 58
  ة، فيعلمة بينفإن ظهرت إحدى العلامات أو تغلبت على الأخرى أصبح حينئذ خنثى غير مشكل، وهو الذي تكون له علامات الذكورة أو الأنوثة واضح 59
  فلا منيأنه رجل أو امرأة فيعامل على أساسه. / قال الشي خليل: فإن ʪل من واحد أو كان أكثر أو أسبق أو نبتت له لحية أو تدي أو حصل حيض أو  
 إشكال. / متن الشيخ خ: ʪب: يخرج من تركة الميت حق تعلق بعين كالمرهون.  
 ). 396الموسوعة الطبية الفقهية ( 60
  منهم من قال: إن أقصى مدة الحمل هي: تسعة أشهر، وهو مذهب الظاهرية. ومنهم من قال: إن أقصى مدة الحمل هي: سنة واحدة، وهو قول محمدف 61
 بن عبد الحكم واختاره ابن رشد. 

من الأقوال  عن مالك خمس سنين، إلى غير ذلك ويرى الشافعية والحنابلة وأشهر القولين عند المالكية أن أقصى مدة الحمل قد تصل إلى أربع سنين، وفي رواية
 330يوما، أو: 310أشهر، أو:  10الأخرى في الموضوع، بينما هذا الخلاف الواسع يضيق عند الأطباء وينحصر في ثلاثة أقوال فقط، وربما أصبح اليوم أقل، وهي:

ول ما بين تسعة أشهر إلى سنة، وهو قول ابن عبد الحكم وابن رشد وليس بعيدا عن قيوما. والذي اختاره كثير من الباحثين المعاصرين أن أقصى مدة الحمل للمرأة 
 ). 358/  2الأطباء. / بداية اĐتهد (

  هـ، ذكر عنه أنه كان من ذوي الأموال والرʪع، تتلمذ على علماء كبار، منهم:155هو: أبو محمد عبد الله بن عبد الحكم المصري المالكي، ولد عام:  62
قال عنه غنه  يمالك بن أنس، وسفيان بن عيينة وغيرهما، وتتلمذ عليه خلق كثير منى العلماء الأفذاذ، منهم: عبد الملك بن حبيب ألف كثيرا من الكتب، و  الإمام 

)، سير أعلام النبلاء 95 / 4هـ. / الأعلام (214كان أعلم أصحاب مالك بمختلف قوله، وإليه أفضت الرʮسة في مصر بعد الإمام أشهب، توفي رحمه الله عام: 
)10  /220 .( 
 ). 358/  2بداية اĐتهد ( 63
هـ، محدث ومؤرخ أندلسي، كان ʪرعا في كثير من العلوم، 368هو: أبو عمر يوسف بن عبد الله النمري المعروف ʪبن عبد البر، الإمام الفقيه المالكي، ولد عام: 64

ترك العديد من التصانيف والكتب، أشهرها: الاستيعاب، والاستذكار، والتمهيد، وغيرها... / توفي رحمه الله عام:  في مقدمتها: الحديث والقراءات والخلاف الفقهي،
 ). 369/  2هـ. / الديباج المذهب (463

 ).170/  7الاستذكار (  65


